
RUHUN
YEDİ ÇIĞLIĞI

CANER TASLAMAN

BU HAYATI NASIL YAŞAMALIYIZ?  

MUTLULUK   

ANLAM

SEVGİ  

İYİ 

GERÇEK

GÜZEL

SÜREKLİLİK



İstanbul Yayınevi

1. Baskı: Ocak 2023 
2. Baskı: Mart 2023

Eser Adı: Ruhun Yedi Çığlığı

www.canertaslaman.com
 instagram.com/canertaslaman
 facebook.com/canertaslaman

 twitter.com/ctaslaman
 Caner Taslaman 

Sayfa Düzeni: 
Kapak Tasarım: Murad Müftü

ISBN: 978-605-06164-9-1

Baskı ve Cilt: Asya Basım Yayın Sanayi Tic. Ltd. Şti
15 Temmuz Mah. Gülbahar Cad. No: 62/B

Güneşli - Bağcılar - İSTANBUL
Tel: 0212 693 00 08
Sertifika No: 52508

Genel Dağıtım
İstanbul Yayınevi

Hobyar Mah. Cağaloğlu Yokuşu, Evren Han No:17 Kat:1 Daire:33
FATİH – İSTANBUL

Tel: (0212) 522 22 26 - 0533 630 84 34
www.istanbulyayinevi.net
bilgi@istanbulyayinevi.net

Bizi sosyal medya hesaplarımızdan takip edebilirsiniz.



RUHUN
YEDİ ÇIĞLIĞI

CANER TASLAMAN

BU HAYATI NASIL YAŞAMALIYIZ?  

MUTLULUK   

ANLAM

SEVGİ  

İYİ 

GERÇEK

GÜZEL

SÜREKLİLİK





Anneannem Müyesser TASLAMAN’a





7

İÇİNDEKİLER

•

ÖNSÖZ.....................................................................................................................9

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK:  

KENDİ HİKAYEMİZİ YAZIYORUZ........................................................ 13

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN 

ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER................................................................. 41

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK..................................................................................67

2. ÇIĞLIK: ANLAM......................................................................................... 87

3. ÇIĞLIK: SEVGİ...........................................................................................106

4. ÇIĞLIK: İYİ..................................................................................................135

5. ÇIĞLIK: GERÇEK.......................................................................................164

6. ÇIĞLIK: GÜZEL..........................................................................................188

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK..............................................................................207

SONSÖZ..............................................................................................................230





9

ÖNSÖZ

•

Kendimizi koskocaman bir evrenin minicik bir nok-
tasında milyarlarca yıldır var olan dünyanın içinde 

2000’li yıllarda yaşıyor bulduk. Peki, şimdi ne yapma-
lıyız? Bu hayatta gerçek anlamda neyi önemsemeliyiz? 
Bu hayatı nasıl yaşamalıyız? Bu kitapta, bunlar gibi va-
roluşsal açıdan çok önemli soruların cevabını, insan ru-
hunun (fıtratının, doğasının) en önemli arayışlarını göz 
önüne alarak bulmaya çalışacağım.

Birçok zaman, kendimizi içinde bulduğumuz hayat 
üzerine ciddi şekilde düşünmeden sadece anı yaşar ve 
etrafımızdaki insanlar ne yapıyorlarsa benzerini yaparak 
adeta rüzgarın savurduğu bir yaprak misali günlerimizi 
geçiririz. Atom altı parçacıkları anlamaya çalışan veya 
kuşların uçuşunun detaylarını öğrenmeye çalışan bir-
çok insanın, tüm bunlardan çok daha önemli olan kendi 
varlık sebebi ve hayatı üzerine düşünmeye karşı umur-
samaz olması anlaşılması zor bir olgudur. Bu konudaki 
umursamazlığın örnekleri hiç şüphesiz tarihin her döne-
minde vardı fakat içinde olduğumuz çağda belirgin bir 
yükselişin olduğu kanaatindeyim. Dış dünyanın abartı-
lan parıltısını hedeflemek, ruhun arayışlarının sonuçsuz 



10

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

kalacağına dair karamsarlık ve düşünmeden etrafı tak-
lit etmek, ruhun çığlıklarına sağır kalınmasına sebep ol-
maktadır. Ama her ne kadar duymazdan gelinmeye ça-
lışılsa da içte bastırılan çığlıkların sesi yükselmektedir.

Önümüzdeki sayfalarda ruhumuzun derinliklerinden 
kopan yedi arayışa odaklanacağım. Benliğimizde mev-
cut bu arayışlar varoluşsal açıdan çok önemliyken bun-
lara ulaşamamak büyük bir sorun olduğu için bunları 
“ruhumuzun çığlıkları” olarak nitelendiriyorum. Bunlar 
mutluluk, anlam, sevgi, iyi, gerçek, güzel ve süreklilik 
için olan çığlıklarımızdır. Bahsedilen ruhun çığlıkları-
nın her birini ayrı bir bölüm olarak ele alacağım. Bunlar-
dan önceyse konuya zihinlerimizi hazırlayan iki bölüm 
olacak. İlki kendimizi içinde bulduğumuz hayattaki du-
rumumuzun genel bir değerlendirmesi, ikincisi ise mo-
dernleşme ve küreselleşme süreçleriyle oluşan içinde ol-
duğumuz dünya ortamının analizi.

Bu kitapta şunları bulabilirsiniz: Mutluluk, anlam, 
sevgi, iyi, gerçek, güzel ve süreklilik kavramlarıyla ilgili 
analizler. İç dünyamızla ilgili felsefi ve psikolojik tah-
liller. Şu anda içinde bulunulan dünyayla ilgili sosyolo-
jik saptamalar. “Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusu-
nun cevaplanması. Allah’a ve ahirete inancın ele alınan 
varoluşsal konularda oluşturduğu farkın analizi.

Bu kitap, felsefenin birçok alanıyla, özellikle de va-
roluş felsefesi, din felsefesi, insan felsefesi, etik ve este-
tik ile ilgilidir. Bu alanlardaki görüşlerimi beyan eder-
ken psikolojik tahlillere ve günümüz insanını etkileyen 



11

önsöz

modernleşme ile küreselleşme süreçleriyle ilgili sosyo-
lojik tahlillere de yer vereceğim. Allah ve ahiret inan-
cına sahip olup olmamanın, ruhumuzdan gelen bu çığ-
lıklara vereceğimiz cevap açısından belirleyici olduğunu 
göstermeye çalışacağım.

Bu kitabın ortaya çıkmasında, önerileri ve editoryal 
katkıları olan tüm dostlarıma minnettarım. Siz değerli 
okurlarıma da ilginizden dolayı teşekkür ediyorum. Yo-
rum, eleştiri ve tavsiyelerinizi www.canertaslaman.com 
adresi üzerinden iletebilirsiniz. Ayrıca bu adreste, tüm 
kitaplarımın Türkçe ve bazı kitaplarımın yabancı dillere 
çevrilmiş pdf dosyalarına ulaşabilirsiniz.

http://www.canertaslaman.com




13

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK:  
KENDİ HİKAYEMİZİ YAZIYORUZ

•

Kendimizi hayatın içinde bulduk. Her şey o kadar do-
ğal gelişti ki… Dünya adlı gezegendeyiz ve zaman 

treninin içinde yadırgamadığımız ve durduramadığımız 
yolculuğumuzu sürdürüyoruz. Bu yolculuğumuzu nasıl 
yapmamız gerektiğini belirlemek anlamına gelen “Bu ha-
yatı nasıl yaşamalıyız?” sorusunu cevaplamak için önce-
likle şu beş maddeyle hayatımızı analiz etmemizin fay-
dalı olacağına inanıyorum:

1-	 Kendimizi, yadırgamadığımız bir hayatın içinde 
bulduk. 

2-	 Hayatımızı doğuştan ruhumuzda1 (fıtratımızda, 
doğamızda) var olan bazı özelliklerle sürdürüyo-
ruz. 

1	 Kitabın başlığında da geçen “ruh” kelimesini düalist (insanın 
madde ve beden olmak üzere iki farklı cevherden oluştuğu gö-
rüşü) bir iddiayı savunmak için kullanmıyorum. Bu kitapta düa-
lizmin ne lehine ne de aleyhine bir görüş belirtilmektedir. “Ruh” 
kelimesini “insan fıtratı, insan doğası” gibi ifadelerle de kaste-
dilen anlamda kullanıyorum. Düalizmle ilgili görüşlerimi merak 
edenlere şu kitabımı tavsiye edebilirim: Caner Taslaman, Mo-
dern Bilim, Felsefe ve Tanrı, İstanbul Yayınevi, 2021, 4. Bö-
lüm.



14

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

3-	 Kültürlerin içinde insanlarla etkileşim içinde ya-
şıyoruz. 

4-	 Ölüme doğru her an ilerlemekteyiz.
5-	 Bu şartlar içinde kendi hikayemizi yazdığımız bir 

hayatın içindeyiz.
1-Yadırgamadığımız Hayat: 13,8 milyar yıl önce mi-

nicik bir noktadan başlayan ve sürekli genişleyen evre-
nin içinde dünyamız 4,5 milyar yıl önce meydana geldi. 
Bu zaman dilimlerinin uzunluğuna kıyasla bizim haya-
tımız çok kısa süre önce başladı. Hayat çok güzel! Yok-
ken var olmak; görmezken görmek, işitmezken işitmek, 
tatmazken tatmak, koklamazken koklamak kelimelerle 
tarif edilemeyecek kadar muhteşem. Kısa süre önce bir 
hiçken şu anda heyecanlanan, ümit eden, merak eden, 
seven biri olmak dehşet uyandıracak kadar sarsıcı aynı 
zamanda. Bebekliğimizden itibaren hayata öyle bir alı-
şırız ki, yokluktan varlığa geçmenin olağanüstü garip-
liği karşısında yadırgamadan ve dehşet hissi duymadan 
bu hayatı kabulleniriz. Bu öyle bir kabullenmedir ki “ka-
bullenme” olarak nitelenen durumu dahi hissetmeyiz. 

Dünyada olmayı, insan olmayı ve zamanın bizi her 
an ölüme taşımasını birçoğumuz hiç mi hiç yadırgamaz. 
Heidegger’in (1889-1976) dikkat çektiği “atılmışlık” (ge-
worfenheit) duygusunu da hisseden azdır. Durumumuzu 
daha iyi tarif eden bir kelime “bulmak”tır. Sanki hep bu-
radaydık; her şeyi olması gerektiği gibi bulduk. “Neden 
yokluk değil de varlık?” veya “Neden cansız madde de-
ğil de canlı?” veya “Neden tavuk değil de insan?” veya 



15

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

“Neden hayat ölüm ufkuna doğru ilerliyor?” sorularını 
hiç sormadan hayatın içinde akıp gider birçoğumuz. Li-
sanı halle adeta “Başka türlü nasıl olacaktı ki!” denile-
rek, bunlar üzerine derinlemesine düşünmeye gerek ol-
madığı ifade edilir. Oysa var olmamız da canlı olmamız 
da insan olmamız da ölümlü olmamız da zaruri değil-
dir aslında. “Başka türlü nasıl olacaktı ki!” diye mevcut 
durumun olağanüstülüğünü görmezden gelmek, hayret 
duygumuzu bastıran yanlış bir yaklaşımdır.

Yadırgamadan benimsediğimiz durumumuzun ola-
ğanüstülüğünü daha iyi kavramak için Kafka’nın (1883-
1924) ünlü romanı “Dönüşüm”den (Die Verwandlung) 
yararlanabiliriz.2 Romanın kahramanı Gregor Samsa gibi 
bir sabah uyandığımızda kendimizi böcek olarak buldu-
ğumuzu hayal edelim. Herhalde bu durumda yadırgama-
nın ve dehşetin çok üst bir düzeyini yaşardık. Oysa bir 
hiçken dünyaya insan olarak gelmemizdeki acayiplik, 
bir sabah böcek olarak uyanmaktan çok daha fazladır. 

Bu hayali örnekte yaşanan dehşetin, iyi bir durum-
dan (insan) arzu edilmeyen bir duruma (böcek) geçişle 
ilgili olduğu zannedilebilir. O zaman, bir tane de kötü 
durumdan arzu edilen bir duruma dönüşümü hayal ede-
lim. Hayatımız boyunca gözleri görmeyen, elleri ve 
ayakları olmayan engelli biri olarak yaşadığımızı ve bir 
sabah uyandığımızda gözleri gören, ellere ve ayaklara 
sahip biri olarak uyandığımızı hayal edelim. Böylesi bir 

2	 Franz Kafka, The Metamorphosis, CreateSpace Independent 
Publishing Platform, 2018.



16

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

durumda da önceden görmezken bir anda görmeye baş-
lamanın ve elleri ayakları yokken bir anda bu organlara 
sahip olmanın olağanüstü farklılığıyla sarsılırdık. Var 
olan bir durumdan başka bir duruma dönüşmek, yok-
luktan varlığa geçişe göre daha az acayip olsa da, böyle 
bir dönüşümden sonra hissedeceğimiz hayreti, yokluk-
tan varlığa geçmiş olmamıza karşı -çoğunlukla- hisset-
miyoruz. Ne yazık ki! 

Mevcut durumumuza duymamız gereken hayret hissi, 
varoluşsal sorgulamamızda bir hareket noktası olma po-
tansiyeline sahiptir. Öte yandan gaflet hissi, her şeyi sı-
radanmış gibi algılatmakta; yokluktan varlığa geçmiş 
ve gözleri, duyguları, aklı, iradesi, bilinci olan bir var-
lık olmanın muhteşemliğini hissetmemizi engellemekte-
dir. Gaflet hissi, bizi hareketsizliğe sürükler; çevremiz-
deki insanların oluşturduğu ortam içerisinde, rüzgarın 
sürüklediği bir yaprak misali savrulmaktan kurtulama-
mamıza sebep olur. Hayret hissi ise varoluşumuz üze-
rine tefekkür etmemize yol açarak gerekli zihinsel ve 
eylemsel duruma ulaşmamızı sağlayabilir. Bu tefekkür 
bizi “Nasıl buraya geldik?” ve “Bu hayatı nasıl yaşama-
lıyız?” gibi varoluş açısından en temel sorularla buluş-
turabilir. Sorulması önemli soruların ve bunların ceva-
bını bulmanın önemini idrak etmek, hayattaki yönümüzü 
doğru şekilde (kendimizi aldatmadan) çizmemiz için bir 
başlangıç noktası olabilir. 

Zihnimiz çok uzun bir geçmiş ve çok uzak bir gele-
cek üzerine düşünme kabiliyetine sahiptir. Zihnimizin bu 
özellikleri, yokluktan varlığa geçişimizin muazzamlığını 



17

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

ve ölüme doğru yolculuğumuzdaki garipliği değerlen-
dirmemize olanak tanır. Çevremizdeki canlıların hiç-
birinde, varoluşu değerlendirmeyi mümkün kılacak öl-
çüde soyutlama yeteneğinin olmadığını söyleyebiliriz. 
Gözüktüğü kadarıyla, bir karınca veya sincap, yokluk-
tan varlığa mevcut özellikleriyle çıkmanın olağanüstü-
lüğüyle sarsılmaz veya uzun bir zaman sürecine karşı 
kısacık hayatları üzerine analizlerde bulunmaz. Eğer ye-
tişkin çağımıza geldiğimizde ciddi bir tefekkürün içine 
girmezsek tüm özelliklerimizle yokluktan varlığa çık-
manın olağanüstülüğünü kavrayamıyoruz. Bir karınca 
veya sincap gibi varlığın olağanüstülüğüyle irkilmeden 
ve ölüme doğru gitmemizdeki sarsıcılığı idrak etmeden 
akıp gidiyoruz hayatın içinde.3 

Dünyanın içinde, yadırgamadan varlığını benimsedi-
ğimiz bir bedenin hediye edildiği varlıklar olarak bebek-
liğimizden itibaren bedenimize alışırız. Bedenimizi dış 
dünyanın cisimleri gibi “öteki” olarak hissetmeyiz ama 
onu duygularımız kadar “kendimiz” olarak da hissetme-
yiz. Her ne kadar Merleau-Ponty (1908-1961) gibi istisna 
felsefeciler olmuşsa da, felsefe tarihinde, bedenli bir var-
lık olmamız gibi önemli bir olgu üzerinde yeterince du-
rulmadığına da dikkat çekmek istiyorum.4

3	 “Hayvan zihni” üzerine konuşmak zihin felsefesi açısından zor bir 
konu. Ancak hayvanlarla ilgili gözlenen olgulara ve sağduyuya da-
yanarak hayvanlar hakkında böylesi tahminlerde bulunabiliriz.

4	  Merleau-Ponty, The Structure of Behaviour, Duquesne Uni-
versity, 1983; Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, 
Taylor & Francis, 2013.



18

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Muhteşem bir planın parçası olarak, hiç yadırgama-
dan kendimizi bu hayatın içinde bulmamız, bebeklik ve 
çocukluk evrelerimizde bizim için önemli bir avantaj-
dır. Bebeklik ve çocukluk dönemimizdeki zihinsel du-
rumumuz, bazı açılardan olgun bir insandan çok karınca 
ve sincaba yakındır; akli kapasitemiz uzun bir geçmiş 
ile uzun bir gelecek üzerine ve derin soyut konular hak-
kında düşünmeye henüz hazır değildir. Böylece bu dö-
nemimizde, yokluktan varlığa geçişin ve ölüme doğru 
yolculuğun dehşetiyle sarsılmadan çevremizle ilişki ku-
rar, yemeğimizi yer, uyur, kendimizi içinde bulduğumuz 
dünyayı tanımaya ve onu anlamadaki en önemli araç olan 
dili öğrenmeye başlarız. Yadırgamamak ve dehşete düş-
memek, bebeklik ve çocukluk döneminde avantaj olabi-
lir ama bu hisler yaşımız ilerlediğinde gaflete dönüşürse 
karşımıza bu sefer dezavantaj olarak çıkar. Varoluşsal ko-
nularda yetişkinlikteki gaflet, bebeklik ve çocukluk dö-
neminden çıkamamak demektir. Bu durum, içinde çocuk-
luğun sempatikliğini barındıran bir durum da değildir! 
Bu gaflet, diğer canlılardan ayırt edici özelliğimiz olan 
aklımızı, bizim için en önemli konu olan varoluşumuz 
üzerine kullanmaktan alıkoyar. 

Varoluş üzerine tefekkür anlamına gelen “Nasıl bu-
raya geldik?” sorusunu yanıtlamadan “Bu hayatı nasıl 
yaşamalıyız?” sorusuna doğru cevabı bulmak mümkün 
değildir. Kısacası ne yapmamız gerektiğini yani haya-
tımıza çizeceğimiz rotayı belirlemek için öncelikle va-
roluşumuz üzerine bir tefekkür sürecine girmeliyiz. Bu 



19

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

hususta hayret hissi, gaflete düşmememiz ve aklımızı 
kullanmamız için harekete geçirici yakıt niteliğindedir. 
Hayret ettiğimiz evrenin varlığının ve kendi varlığımızın, 
Yaratıcının bilinçli bir eyleminin neticesi olduğunu idrak 
edersek, bu bizi Yaratıcıya hayranlığa ve O’na minnettar-
lık hissine ulaştırır. Hayret hissi, hayranlığa ve minnet-
tarlığa giden yolda bir köprüdür. Hayranlık ve minnet-
tarlık ise bu hayatı nasıl yaşamamız gerektiği hususunda 
yönümüzü belirleyecek pusulalardır.

2-Fıtratımızın Özellikleriyle Yaşadığımız Hayat: 
Fıtrat, bir insandan diğer bir insana, tarihin bir döne-
minden başka bir dönemine, bir bölgeden başka bir böl-
geye değişiklik göstermez. Örneğin tüm farklı kültürle-
rin içinde insanların mutlu olma istekleri ortaktır. Ayrıca 
bir kültürden diğer bir kültüre neyin “güzel” olduğu fark-
lılık gösterse de “güzel” görüleni “çirkin” görülene ter-
cih etmek de ortak fıtratın gereğidir. Kültürden bize ge-
len yanlış bulduğumuz unsurları reddedebilir, gerekirse 
kendimizi içinde bulunduğumuz kültüre karşıt bir pozis-
yonda konumlandırabiliriz. Oysa “ben” dediğimiz varlı-
ğımızı ifade eden fıtratımızı (baskılamamız mümkünse 
de) değiştirmemiz mümkün değildir. Hayatın nasıl ya-
şanması gerektiğiyle ilgili yapılacak bir analizde, bizi biz 
yapan, sabitlik önemli niteliği olan fıtratımızın özellik-
leri analiz edilmelidir.

Fıtrat, sağlıklı her insanda ortaktır, genetikle aktarılanı 
ve doğuştan var olanı ifade etmektedir. Yahudi, Budist, 



20

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Hristiyan, Müslüman, ateist, dinsiz, putperest ve güneşe 
tapanların hepsi aynı fıtrata sahiptir. Bu yüzdendir ki bu 
farklı grupların her birinin üyeleri mutluluk için çabalar, 
hayatın anlamını bulmaya çalışır, sevilmeyi arzular, gü-
zeli isterler… Fıtrat ortak paydası, “Bu hayatı nasıl ya-
şamalıyız?” sorusunun cevaplanması için farklı dünya 
görüşlerinin fıtrat temelinde karşılaştırılmasına, aradaki 
farklarda fıtratın hakem yapılmasına ve bunlar arasından 
hangisinin seçilmesi gerektiğine dair argümanların fıt-
rat temelinde sunulmasına olanak tanır. Bir insan ken-
disiyle çelişkiye düşmeden kültürel olarak aktarılan bir-
çok unsuru reddedebilir. Fakat insanın, kendi özünden 
yani fıtratından gelen bir unsura aykırı yol edinmesi, ka-
çınılmaz olarak kendisiyle çelişmesi anlamına gelmek-
tedir. Mutluluğun, anlamın veya sevginin olmadığı bir 
hayatı hedefleyen, iyiye karşı kötüyü veya gerçeğe karşı 
aldanmayı tercih eden bir insan fıtratıyla çelişmiş olur. 

İnsanın doğuştan sahip olduğu özelliklerin hepsi do-
ğar doğmaz bedeninde gözlenmez ama yine de bunlar 
doğuştan sahip olunan özelliklerdir. Örneğin doğduğu-
muzda dişlerimiz yoktur ama doğal durumumuz diş sa-
hibi olmaktır. Ergenlik çağında ortaya çıkan birçok özel-
lik de doğuştan gözlemlenmez ama yine de bu özellikler 
doğuştan sahip olduğumuz özelliklerdir. Yeni doğan be-
bekte görülmeyen bu özellikleri, belli bir yaşa gelen sağ-
lıklı her insanda gözlemleyerek doğuştan gelen özellikle-
rimiz olduklarını anlıyoruz. Fıtratımızın birçok özelliğini 
de, belli bir yaşa gelen sağlıklı her insanda aynı özelliğin 



21

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

olmasından anlıyoruz. Bu kitapta ele alacağım ruhumu-
zun bazı arayışlarının doğuştan gelen özellikler oldu-
ğunu anlamak daha dikkatli bir düşünme sürecini veya 
modern psikoloji ile bilişsel bilimler alanındaki (çocuk-
lar üzerindeki deneyler gibi) verilere başvurmayı gerek-
tirebilir. Fıtratımızdan kaynaklanan yedi arayışı ele ala-
cağım ilerleyen sayfalarda, gerektiğinde bunlara da atıf 
yapacağım.

Bu kitabın odak konusu olan hayatımızı nasıl yaşa-
yacağımızı belirlerken fıtratımızın sesine kulak vermek 
zorundayız. Farklı inançlara sahip olan insanlar, aynı fıt-
rata sahip olsalar da bu durum, farklı inançların aynı şe-
kilde fıtrata uygun olduğu anlamına gelmez. Fıtratımızın 
özellikleri, farklı inançlar hakkında yapacağımız değer-
lendirmelerde bize yardımcı olabilir. Fıtrat kilidine hangi 
anahtarın (inancın) uyduğu, anahtarlar (farklı inançlar) 
arası tercihte önemli bir rol oynayabilir ve oynamalıdır. 
Kuran’da da fıtratın doğruyu bulmadaki önemine dik-
kat çekilmiştir: 

30-Rum Suresi 30: O halde Allah’ı birleyen olarak 
dine, Allah’ın o fıtratına yönel ki insanları o fıtratla 
oluşturmuştur. Allah’ın yaratışında değişiklik yok-
tur. İşte hep geçerli olan din budur fakat insanların 
çoğu bilmezler.

Ayetteki şu hususlara özellikle dikkatlerinizi çekmek 
istiyorum: Birincisi, fıtrat özellikleri, her insanda doğuş-
tan itibaren vardır, “insanları o fıtratla oluşturmuş-
tur” ifadesi bu hususu belirtmektedir. İkincisi, fıtrattaki 



22

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

yapının dinin hakikatlerini desteklediği “hep geçerli olan 
din budur” şeklinde ifade edilmiştir. Üçüncüsü, her in-
san doğuştan fıtratında doğrulara yönelten özelliklere sa-
hip olsa da, birçok insanın fıtratından gerekli sonuçları 
çıkarmamış olmasına şaşmamalıyız, nitekim ayette bu 
durumla ilgili “insanların çoğu bilmezler” denilmiştir. 

3- Kültür ve İnsanlarla Etkileşim İçerisinde Ha-
yat: Kendimizi içinde bulduğumuz hayatı; tarihin belli 
bir döneminde, belli bir mekanda, çevremizdeki insan-
larla etkileşim içinde ve birçok kültürel norma bağlı şe-
kilde yaşamaktayız. İnsan, doğduktan sonra bir dili ko-
nuşmayı öğrense de, Chomsky’nin (doğ:1928) 20. yüzyılda 
gösterdiği gibi, insan zihni doğuştan bir dili öğrenmeye 
hazırdır; bu yüzdendir ki dil konuşma alışkanlığı gibi 
zor bir beceri, bebeklik döneminde, hiçbir irade göste-
rilmeden edinilir.5 Abduh’un (1849-1905) da dikkat çek-
tiği gibi, doğuştan dil konuşmaya hazır bir zihinle doğ-
mamız doğal durumumuzun insanlarla etkileşim içinde 
yaşamamız olduğunun göstergesidir.6 Nitekim sağduyu-
nun filozofu Aristo (MÖ 384-322), insanın, doğal duru-
munun toplumsal bir yapı içinde bulunmak olduğuna ve 
kendi kendine yetemeyeceğine dikkat çekmiştir.7 En aciz 
dönemimiz olan bebeklik ve çocukluk evrelerimizdeki 

5	 Noam Chomsky, Knowledge of Language, Its Nature, Origin 
and Use, Praeger, 1986; Noam Chomsky, “On the Nature, Ac-
quisition and Use of Language”, Ed: W. G. Lycan, Blackwellls, 
Mind and Cognition: A Reader, 1990.

6	 Muhammed Abduh, Tevhid Risalesi, Çev: Sabri Hizmetli, Fecr 
Yayınları, 1986, s. 143.

7	 Aristotle, The Politics, A & D Publishing, 2009.



23

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

ihtiyaçlarımızın görülmesinden, bizim için çok önemli 
olan konuşma dilini öğrenmemize kadar birçok alanda 
kendimiz dışındaki insanlara muhtacız. Küçük yaşlarda 
temel ihtiyaçlarımız için insanlarla etkileşim içinde ol-
maya muhtaçken, duygusal olarak hayatın her evresinde 
öteki insanlarla etkileşim içinde olmaya muhtacız. Po-
zitif psikoloji alanındaki birçok çalışmada gösterildiği 
gibi insanlarla yakın ilişkiler kurmak mutlu ve sağlıklı 
bir hayatı desteklemekte, böylesi ilişkilerin eksikliği ise 
mutsuzluğa ve sağlıksız bir hayata sebep olmaktadır.8 

Doğal durumumuz toplumsallık olan bizler, genelde 
etrafımızda gördüklerimiz, duyduklarımız ve çevremizin 
beklentileriyle düşünce ve eylem kalıplarımızı oluşturu-
ruz. Yetiştiği kültürün normlarını benimsemeyen, onları 
zihinsel süzgecinden geçirip uygun gelmediğinde onlara 
karşıtlığını açıkça beyan eden ve onlara karşı mücadele 
eden pek azdır. Örneğin bilim hakkındaki kanaat, sokak-
taki kediye nasıl davranılacağı veya yaşı büyük birinin 
yanında bacak bacak üstüne atılıp atılmayacağı gibi bir-
çok düşünce ve eylem, çoğunlukla akıl yürütülüp şekil-
lenmemiştir. Daha ziyade çevreden gözlemlenen bilim-
selliğe verilen değer, sokaktaki kediye karşı insanların 
tavırlarına tanıklık ve etraftakilerin yaşlıların yanında 
bacak bacak üstüne atılmasını nasıl değerlendirdiklerine 
dair gözlemler bu konulardaki düşünce ve eylemleri şekil-
lendirmiştir. İçinde bulunduğumuz ortamlardan görerek 

8	 Martin E. P. Seligman, Flourish, Atria Books, 2012.



24

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ve duyarak içselleştirdiğimiz düşünce ve eylem kalıp-
ları, otomatiğe bağlanmış birçok tepkimizin kaynağıdır. 

Çevremizdeki insanlarla etkileşimlerimiz sonucunda 
içselleştirdiklerimiz, yine çevrenin göz ve kulaklarının 
denetimindedir. Çevrenin normlarına uymayan bir ko-
nuşma, kıyafet veya davranış, en başta çevrenin bakış-
larıyla denetlenir; çevreden gelecek “kötü” bir bakıştan 
çekinme, toplumsal normların dışına taşmayı engeller. 
Gözler, ceza dikte eden birçok yasadan çok daha geniş 
bir alanın düzenleyicisidir. Örneğin çoğu zaman, çevreye 
tükürmemeyi sağlamakta ayıplayıcı gözler, tükürene para 
cezası uygun gören yasalardan daha etkilidir. Ayrıca ba-
cak bacak üstüne atma, argo konuşma, pis kokma gibi 
birçok hususta -genelde- ceza uygulayan yasalar mevcut 
değilken, çevredeki insanların göz, kulak ve burunları 
denetleyici ve düzenleyici vazife görmektedir. 

İnsanlarla etkileşimin yok edilmesi veya kısıtlanması 
üzerine yapılacak herhangi bir tavsiye insan doğasına ay-
kırıdır. İnsanlarla nitelikli etkileşim bizim bu dünyadaki 
cennetimizdir. Fakat insanlarla etkileşimimiz, kimi za-
man özgürce eylemde bulunmamıza, kendimizi geliştir-
memize, hayatımıza doğru ve anlamlı bir yol çizmemize 
engel de olabilir. Etkileşimde bulunduğumuz çevre; red-
detmemiz gereken, zihnimizi ve davranışlarımızı şekil-
lendirmesine müsaade etmememiz gereken bazı kültürel 
unsurların ileticisi ve denetçisi de olabilir. Bu bağlamda 
Şeriati (1933-1977), toplumun kimi zaman kurtulmamız 



25

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

gereken bir zindan olduğunu ifade etmiştir.9 Sartre’ın 
(1905-1980) “Cehennem diğer insanlardır” sözünü haklı 
çıkaran birçok durum mevcuttur.10 

Etrafımızdaki insanların elbette kendilerine özgü fi-
kir ve karakterleri vardır fakat bunun yanında yetiştik-
leri kültürün normlarını da taşırlar ve bize yansıtırlar. 
Genelde etrafımızdaki insanlarla etkileşimimiz aracılı-
ğıyla tanıklık ettiğimiz kültürü, suyu emen bir sünger 
gibi emeriz. Ama yaşadığımız tarihsel dönemde ve böl-
gedeki hakim kültürün hatalı unsurlar barındırmadığını 
apriori (önsel) olarak kabul edemeyiz. Bireylerin, çev-
relerindeki kültüre eleştirel bakış açısı geliştirmektense 
onu sünger gibi emmeye eğilimli olması bu hakikati de-
ğiştirmez. İçinde bulunduğumuz kültür; bizim hayata, 
mutluluğa, anlama, iyiye, ölüme bakış açımızı etkiledi-
ğinden bize aktarılan unsurları masaya yatırmak zorun-
dayız. Fıtrat kulak vermemiz gerekli kaynakken, kültür 
şüpheyle yaklaşmamız gereken kaynaktır. 

Kitabın ikinci bölümünde içinde yaşadığımız kültürü 
şekillendiren modernite ve küreselleşme süreçlerini kı-
saca irdeleyeceğim. Eleştirel bakış, sadece Antikçağ’da 
veya Ortaçağ’da ortaya çıkan kültürel yapıları değerlen-
dirirken değil, içinde bulunduğumuz çağda mevcut olan, 
ekranlardan ve birçok alandan bize ulaşan unsurları de-
ğerlendirdiğimizde de devrede olmalıdır.

9	 Ali Şeriati, İnsanın Dört Zindanı, Çev: Hüseyin Hatemi, İşaret 
Yayınları, 2013.

10	 Jean Paul Sartre, No Exit, Çev: S. Gilbert, Vintage, 1989.



26

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

4-Ölüme Doğru Giden Hayat: Hiç yadırgamadan 
kendimizi içinde bulduğumuz hayatı, insan fıtratının 
özellikleriyle, bir kültürün içerisinde yaşarken, ölüm 
hedefine doğru her geçen gün yaklaşmaktayız. Ölüme 
doğru giden bir hayatı yaşıyor olmamız bu hayatla ilgili 
en önemli olgudur. Bu o kadar önemli bir olgudur ki ya-
pacağımız her değerlendirme ve her plan, bu gerçek göz 
önünde bulundurularak yapılmalıdır. O, gelecekte bu dün-
yadaki hayatımızı kesintiye uğratacak olan ve bu hayatın 
aslında ne olduğunu gösteren duraktır. Bu durak, haya-
tımızı şekillendirir; eğer şekillendirmiyorsa da şekillen-
dirmelidir. Sanki hiç durmayacakmışız gibi düşünerek 
hayat arabasını süremeyiz.

Ölümün gerçek mahiyetinin tam olarak idrak edile-
memesinin önemli sebeplerinden birisi ölümü daha çok 
başkalarının başına gelen bir olay olarak değerlendirme-
mizdir. “Kedi öldü ve kokuyor”, “Arabanın çarptığı yaya 
öldü”, “Dedemi kaybettim oysa onu çok seviyordum”, 
“Annem ölürse yıkılırım” şeklinde yargılarımızla ölümü 
sıkça ötekilerle ilgili bir olgu olarak değerlendiririz. Hatta 
“Tüm insanlar ölüyor elbette ben de bir gün öleceğim” 
diye konuştuğumuz birçok zaman bile, ölümü “benim” 
başıma gelecek bir olgudan ziyade sanki “öteki” ile ilgili 
bir olgu olarak değerlendiriyoruzdur. Ölümün, tüm algı-
larımızı ve bu dünyadaki varlığımızı sonlandıracak son 
nokta olarak “benim” kaçınılmaz olarak karşılaşacağım 
ve sürekli olarak ona doğru ilerlediğim nokta olduğunu 



27

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

anlamak, ölüm olgusunu gerçek mahiyetiyle idrak edip 
hayatımızın rotasını ona göre çizmemiz için önemlidir.

Binlerce kişinin arasında yaşasak bile tek başımıza 
öleceğiz. Bazen, kişi, adeta etrafındaki kalabalıklar ken-
disiyle ölümü paylaşacakmış gibi bir hisse kapılır. Sanki 
ölümün yükü bölüşülecek! Bu, ölümün belirsizliği ve 
korkutuculuğu karşısında rahatlamak gayesiyle, birçok 
zaman kendi kendimize yaptığımız bir telkindir. Oysa 
o an geldiğinde, yanımızda ne kadar sevdiğimiz olursa 
olsun, ölüm tüneline tek başımıza gireceğiz. Bir kazada 
birçok kişiyle beraber ölenlerin her biri de ölüm tüneline 
tek başına girer. Ölüm, ne beraber yürünecek bir yol ne 
de paylaşılacak bir olgudur. Ölüm anında ölenin yanında 
bulunanlar, ölümün korkunçluğuna veya güzelliğine ne 
bir şey katabilir ne de bir şey eksiltebilirler.

Yokken var olmanın olağanüstülüğünü düşünmemek-
ten daha zordur ölümden saklanmak. Ölüme doğru gider-
ken yaşanan bebeklik, çocukluk, gençlik, orta yaş, yaşlan-
manın başlangıcı, yaşlanmanın ileri safhaları gibi farklı 
süreçler, aynaya bakarken görülen değişiklikler ve eski 
fotoğrafların söyledikleri gibi olgular bizi ölümle yüzleş-
meye zorlamaktadır. Ayrıca sürekli birilerinin ölümüne 
tanıklığımız ve oldukça sarsıcı bir dünya olgusu olarak 
sevdiklerimizi kaybederek tattığımız acı, ölümü hesaba 
katmamayı güçleştirmektedir. Tüm bunlara rağmen yok-
ken var olmanın olağanüstülüğü üzerine hiç düşünmeden 
hayatını sürdüren birçok kişi olduğu gibi, çok kısa süre 
sonra gelecek (kaç yaşında olursak olalım ölüme kalan 



28

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

süre kısadır) ölümle bu dünyadaki varlığının sona ere-
ceğini hesaba katmadan yaşayan birçok insan da vardır. 
Ölümle kısa süreli yüzleşmelerini hızla geçiştirenler, ma-
hareti öleceğinin bilinciyle yaşamakta değil ölümle yüz-
leşmekten kaçmakta sananlar ve bu kaçışı önemli ölçüde 
başaranlar çoktur. Bazen bu kaçışlar, “Ben varken ölüm 
yok, ölüm geldiğinde ben yok olacağım; demek ki ölüm-
den endişelenmeme gerek yok!” gibi kendini kandırmak 
için kullanılan çok sıradan kaçış cümlelerini kişinin ken-
disine telkin etmesiyle gerçekleşir. İşin ilginç yanı, ölüm 
gibi sarsıcı ve apaçık bir olgu karşısında birçok insan, 
bu çok basit kandırmacalarla bu dev olguyu görmezden 
gelebilmektedir. Epikuros (MÖ 341-270) gibi felsefeciler 
bile kendilerini bu şekilde kandırmaya çalışmışlardır.11 
Gerçekten de insanın kendisini kandırma konusundaki 
becerisi oldukça yüksektir! Fakat hiçbir kaçış hiçbir ger-
çeği tersyüz edememektedir.

Ölüm sanki yokmuş gibi hayatını yaşayan birçok kişi, 
eğer ölüm daha sonraki bir hayata geçiş ise hayatları-
nın çok farklı olması gerektiğini görmezden gelmekte-
dir. Burada “görmezden gelme” durumuna dikkatlerinizi 
çekmek istiyorum. “Görmezden gelme” herhangi bir va-
roluşsal değerlendirme yapmaktan kaçmaktır ve günü-
müzde çok yaygın bir tutumdur. Hatta Allah’ın ve ahi-
ret hayatının varlığına inandığını ifade eden birçok kişi 
bile sanki hayat ölüm hedefine doğru ilerlemiyormuş gibi 

11	 Epicurus, The Essential Epicurus, Çev ve Ed: Eugene 
O’Connor, Prometheus Books, 1993.



29

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

hayatlarını sürdürmekte ve ölüm durağını “görmezden 
gelmektedirler”. Ölümden sonra hayatın olmadığını, in-
sanın yaşadığı tek hayatın bu hayat olduğunu söylemek 
ontolojiyle (ve eskatolojiyle) ilgili bir iddiadır ve ateist 
filozoflar bu görüşü benimsemişlerdir. Diğer yandan bu 
ateist filozofların birçoğu, ölümden sonra hayatın olup 
olmadığı yönündeki kararın, bu hayatın nasıl yaşanması 
gerektiğini kökünden değiştirecek nitelikte olduğunu da 
kabul etmişlerdir. 

Ölümün, bizim ve sevdiklerimizin toprağa karı-
şıp yok olacağı son durak mı; yoksa doğumun, ceninin 
dünya hayatına geçmesi için bir aktarma durağı olması 
gibi bir sonraki hayata geçiş durağı mı olduğu karşı-
mızda duran en önemli meseledir. Bu hayatın, ölümle 
beraber karanlığın bile olmadığı bir yokluğa doğru iler-
lemesi ve ölümle beraber başka bir hayata geçişe doğru 
ilerlemesi arasında muazzam büyük bir fark vardır. Bir-
birinden tamamen farklı bu iki dünya görüşünden han-
gisinin benimseneceği, bu kitabın temel sorusu olan “Bu 
hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusunun cevabını kökünden 
değiştirecek niteliktedir. 

Benimsediğimiz “üst anlatı” (metanarrative), hayatı 
nasıl anlamlandırmamız ve yaşamamız gerektiğini be-
lirler. Allah’a ve ahiretin varlığına inanmanın, ölüme 
doğru hızla giden hayatı nasıl yaşamamız gerektiğiyle 
ilgili alacağımız kararı kökünden değiştirdiğini görme-
liyiz. Allah’a inanmak demek evrenin yaratıcısı, bilgisi 
ve kudreti çok yüksek olan ezeli bir Varlığı kabul etmek 



30

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

demektir. Yoktan bu evreni ve insanları yaratan Allah 
için bu yaratılışı benzer şekilde tekrarlamak; bizim ve 
sevdiklerimizin tekrar yaratılması çok kolaydır. Allah’a 
inanç, yeniden yaratılmamızın, ölümün bir geçiş durağı 
olmasının mümkün olmasına inanmaktır. Allah’a inanç 
bazılarına göre hiçbir akıl yürütme sürecine, delile da-
yanmayabileceği gibi,12 bazılarına göre (benim de tercih 
ettiğim gibi) akılla temellendirilmelidir. Daha önceki ki-
taplarımda bu inancın nasıl temellendirilebileceğini gös-
terdiğim için bu kitapta bu konuya girmeyeceğim.13 Fakat 
bu inancın hayatın rotasını çizmede oluşturduğu büyük 
farkı göstermeye çalışacağım.

“Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusu felsefi açıdan 
önemli bir sorudur ve kabul edilen varlık anlayışı (onto-
loji) bir kenara bırakılarak cevaplanamaz. Bu konudaki 
mottolarım “Ontoloji varoluşu belirlemelidir” ve “On-
toloji hayatın rotasını belirlemelidir ” şeklindedir. Bir 

12	 Felsefe literatüründe böyle inanmaya “fideizm” denilmektedir. 
Bazıları bu kavramı Türkçeye “imancılık” diye tercüme etmek-
tedir. Ben, bu çevirinin yanlış olduğunu iddia etmiyorum ama 
kullanmayı tercih etmiyorum. Çünkü “iman” emin olmayı ifade 
eder; bir akıl yürütme sürecine başvurmadan da bir şeyden emin 
olunabilir, bunun yanında akılla oldukça iyi temellendirilmiş hu-
suslardan da emin olunabilir (iman edilebilir). Nitekim Kuran’da 
hem aklı kullanmaya hem imana defalarca olumlu atıf varken; 
birinin diğerine tercih edilmesi gerektiğine dair tek bir ifade 
mevcut değildir. Akıl yürütme süreçlerini hiç dikkate almadan 
inanmanın “imancılık” diye çevrilmesi “iman” ile “aklı kullan-
mama” arasında zaruri bir ilişki varmış gibi algıya yol açtığı için 
bu ifadeyi kullanmayı tercih etmiyorum.

13	 Bu konuda şu kitabımı tavsiye edebilirim: Caner Taslaman, 
Allah’ın Varlığının 12 Delili, İstanbul Yayınevi, 2021.



31

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

insanın, kendisini yoktan var eden, gören gözünü, işi-
ten kulağını, yürüyen ayağını, tutan elini veren Allah’ı 
bir kenara bırakarak hayatının rotasını çizmesi ne akla 
ne de vicdana uygundur. Her geçen saniye biz ve sev-
diklerimiz ölüme yaklaşmaktayız. Ancak hayatı yoktan 
yaratan, bizi ve sevdiklerimizi ölümden sonra var ede-
bilir ve yaşatabilir. Bu hakikatin her şeyden önemli oldu-
ğunu, gafletle kendisini düşünmeye kapatmamış herkes 
idrak edebilir. Allah’ın varlığı anlaşıldıktan sonra ölüm-
den sonra hayatın devam etmesinin mümkün olduğunu 
anlamada Kuran’ın şu ayetindeki gibi basit bir akıl yü-
rütme bile yeterlidir:

46-Ahkaf Suresi 33: Görmüyorlar mı ki gökleri ve 
yeryüzünü yaratan ve bunları yaratmakla yorulma-
yan Allah’ın ölüleri de diriltmeye gücü yeter. Evet, O 
her şeye gücü yetendir. 

Allah’a inanmak, ölümden sonra yeniden yaratılışın 
mümkün olduğuna inanmak için yeterlidir. Ahirete inan-
cın mümkünlükten kesinliğe geçişi ise Allah’ın ahiret ha-
yatını yaratacağını bildirdiği teist din(ler)den14 birisine 
inançla gerçekleşir. “Neden Müslümanım?” kitabımda, 
Yahudilik ve Hristiyanlığın da özünde Allah’ın vahyine 
dayanan dinler olduğunu dile getiren İslam’ın, Allah’ın 
insanlara gönderdiği din olduğunu temellendirmeye 

14	 Allah’tan mesajların ayrı dönemlerde geldiğine atıfla Yahudilik, 
Hristiyanlık ve İslam’dan bahsedilirken çoğul olarak “dinler” 
ifadesi kullanılabileceği gibi, Allah’ın tarih boyunca yolladığı 
mesajların özünde bir olduğuna vurgu yapmak için tekil olarak 
“din” kelimesinin kullanılması da mümkündür.



32

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

çalıştım.15 Bu kitapta, tekrara düşmemek için, bu hususu 
nasıl temellendirdiğimi de göstermeye çalışmayacağım. 
Bu dinler arasında veya bu dinlerin içindeki farklı mez-
hepler arasında bir ayrım yapmaya da çalışmayacağım. 
Fakat Allah ve ahiret inancının; ölüme karşı bakışı kö-
künden değiştirdiğini ve ruhumuzun mutluluk, anlam, 
sevgi, iyi, gerçek, güzel ve süreklilik gibi arayışlarının 
cevaplanmasını sağladığını ve hayatımızı nasıl yaşaya-
cağımızın bu hakikatler merkezinde belirlenmesi gerek-
tiğini göstermeye çalışacağım. 

5-Kendi Hikayemizi Yazdığımız Hayat: Tarihin 
kendimizin belirlemediği bir döneminde, belirlemediği-
miz bir yerde, belirlemediğimiz bir aile içinde, belirleme-
diğimiz ten ve göz rengiyle dünyaya geldik. Üstelik var 
olmak, canlı olmak, insan olmak da bizim tercihimiz de-
ğildi. İnsan olduğumuzdan dolayı anlam, sevgi, güzellik 
arayışları olan bir fıtrata sahip olmamız ve ölüme doğru 
giden bir hayat sürüyor olmamız da bizim değiştireme-
yeceğimiz, baştan verilmiş olanlar listesindedir. Fichte 
(1762-1814) ve sonrasında birçok filozof, bizim irademizle 
belirlemediğimiz, verilmiş olan durumları “olgusallık” 
(facticity) olarak isimlendirerek felsefelerinde önemli bir 
yer ayırmışlardır.16

15	 Caner Taslaman, Neden Müslümanım?, İstanbul Yayınevi, 
2021.

16	 Bu kavramın farklı kullanımlarıyla ilgili şu kaynağa bakabilirsi-
niz: Ed: François Raffoul ve Eric Sean Nelson, Rethinking Fac-
ticity, State University of New York Press, 2008.



33

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

Yoktan var olduğumuzda, bunun bizim isteğimizle 
olması yani yok olan bize var olmak isteyip istemediği-
mizin sorulması mantıken mümkün değildi. Bu yüzden 
“Allah bizi yaratırken neden bize sormadı?” sorusu “Ne-
den dikdörtgen üçgen yok?” sorusu gibi mantıken im-
kansız (muhal) olanın dile getirilmesidir. Diğer yandan, 
diyelim ki bize sorulma imkanı vardı; böylesi sorgulama-
lar şu anda içinde olduğumuz durum açısından neyi de-
ğiştirecektir? Mevcut verilmiş olan durumumuzu (olgu-
sallığı) kabul ettikten sonra, bu hayatı nasıl yaşamamız 
gerektiğini en akılcı şekilde belirleyerek kendi hikaye-
mizi en iyi şekilde yazmak, tek rasyonel seçeneğimizdir. 

Kendimizle ilgili yazacağımız hikayede, verilmiş olan 
bir çok unsur (facticity) değişmeyecek şekilde hikayemi-
zin sabit çerçevesini oluşturur. Mesela istesek de bir ley-
lek olarak hayatımıza devam edemeyiz. Tarihin başka bir 
dönemine taşınmamız veya bizi doğuran anne babamızı 
değiştirmemiz de mümkün değildir. Ancak tüm bunlara 
karşın özgür irademizi kullanarak yaptığımız tercihlerle 
ne kadar büyük değişiklikler yapabildiğimizi de görme-
miz lazım.17 Tüm “olgusallık” durumlarıyla beraber mes-
leğimizi, yaşayacağımız yeri, arkadaşlarımızı, eşimizi, 
önemseyeceğimiz konuları seçmemiz veya değiştirmemiz 

17	 Özgür iradenin varlığı felsefe tarihinde çok tartışılmıştır ve günü-
müzde de bu tartışma devam etmektedir. Özgür iradenin varlığını 
reddettiğinizde, bu kitabı ister okumayı ister okumamayı tercih 
edebileceğiniz veya buradaki görüşleri değerlendirip ister kabul 
ister reddedebileceğiniz gibi hususları bile benimseyemezsiniz. 
Bu konudaki görüşlerimi şu kitabımda okuyabilirsiniz: Caner 
Taslaman, Fıtrat Delilleri, İstanbul Yayınevi, 2021, 4. Bölüm.



34

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

mümkün; bunlar ise irademizle hayatımızda ciddi fark-
lar oluşturabildiğimiz anlamına gelmektedir. Her birimiz 
benliğimizde özgür irademize yalnız başımıza sahibiz; 
içinde bulunduğumuz kalabalıklar özgür irademizin sa-
hibi veya ortağı değiller. O zaman, kararlarının sorum-
luluğunu alanın ve sonucuna katlanacak olanın “ben” 
olduğunu bilerek, özgür iradeyle hayatımızın yönünü be-
lirleme konusunda yalnız olduğumuz gerçeğiyle yüzleş-
meliyiz. Kalabalıkların arasında olsak da kalabalıklarla 
hareket eden bir varlık olmaktan kurtularak irademizi ol-
ması gerekli yönde kullanmalıyız. Hristiyan düşünce tari-
hindeki Kalvinizm ve İslam düşünce tarihindeki Cebriye 
gibi özgür iradeye gerekli önemi vermeyen akımlardan 
sıyrılarak, hayatımızın yönünü irademizle belirlemenin 
sorumluluğunu üstlenmeliyiz.

İrademizle hayatımızdaki yönümüzü belirleyen inancı 
(felsefeyi, paradigmayı, üst anlatıyı veya dini de diyebi-
lirsiniz) benimseyerek çok büyük bir fark oluşturabiliriz. 
Örneğin birçok materyalist-ateist gibi, kendimizi tesadüf-
lerin ürünü olarak görecek, ölümü yokluk olarak kabul 
edecek ve KPH (Karizma Para Haz) elde etme amacıyla 
hayat sürdürecek şekilde hayatımıza bir yön çizmemiz 
özgür irademizle yapabileceğimiz bir tercihtir. Veya nasıl 
var olduğumuz ve ölümden sonra ne olacağı hususlarını 
hiçbir zaman açmayacağımız bir parantezin içine alarak 
KPH elde etme amacıyla sürdüreceğimiz bir hayatı seçe-
biliriz ki bu, içinde olduğumuz dönemde oldukça yaygın 
bir tercihtir. Allah’ın varlığına ve dinlere karşı “umursa-
mazlık” olarak nitelendirilebilecek bu tavır “apateizm” 



35

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

(apatheism) gibi isimlerle de anılır. Veya Allah’ın ve ahi-
retin varlığını kabul etmemize rağmen bu inançların hiç-
bir eylemimizde etkisi olmadığı bir hayatı da özgür ira-
demizle tercih etmemiz mümkündür. Teoriyle pratiğin 
birbirinden kopuk olduğu bu tercih tutarlılık açısından 
sorunlu olsa da bu şıkkı özgür iradeleriyle tercih eden-
lerin de oldukça geniş bir kitleye karşılık geldiği gö-
rünmektedir. Diğer yandan bilinçli bir yaratılışın ürünü 
olduğumuza kanaat getirerek, Allah’a hayatımızda mer-
kezi bir yer vererek, ölümden sonraki bir hayatın bilin-
cinde olarak bu hayatımızı sürdürmemiz de mümkün-
dür. Böylesi bir hayat, yaşanan anın (şimdinin), geçmişle 
(yaratılmışlığımız) ve gelecekle (ahiret) birleştirilerek ya-
şanması; zihnin, geçmiş ve geleceğe penceresini kapat-
maması, geçmiş ve gelecekle barışık olması demektir. 
Bu kitap boyunca irademizle yapacağımız böyle bir se-
çimin en rasyonel ve fıtratımızla en uyumlu tercih oldu-
ğunu göstermeye çalışacağım. 

Felsefede, sadece fikirler arasındaki çelişkinin gide-
rilmesi değil, aynı zamanda fikirlerle eylemler arasın-
daki çelişkinin giderilmesi de konu edinilmelidir; te-
oriyle (inançla) pratik (eylem) arasındaki tutarsızlığın 
giderilmesi felsefi açıdan önemli bir husustur. Nitekim 
varoluş felsefesinin18 içinde değerlendirilen teist Kier-
kegaard (1813-1855) ve ateist Nietzsche’nin (1844-1900) 

18	 “Varoluş felsefesi” başlığı altında değerlendirilen felsefecilerin 
bir kısmı kendilerini “varoluşçu felsefeci” olarak hiç tanımlama-
mışlardır. Fakat bu kitapta, bu hususu görmezden gelerek, yaygın 
olarak yapıldığı gibi bu felsefecileri “varoluşçu felsefeci” olarak 
değerlendirdim. 



36

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

yazdıklarını incelediğimizde, bu konuda hemfikir olduk-
larını rahatlıkla görebiliriz. Her ikisi de, çevre ne tepki 
verirse versin, bedeli ne olursa olsun, benimsedikleri 
inancın gereğini yapmayı savunmuşlar ve Allah inancı-
nın her şeyi kökünden değiştiren nitelikteki önemini an-
lamışlardır. Kierkegaard, Allah inancının şekillendirdiği 
dindar bir hayatın, bedeli her ne olursa olsun benimsen-
mesi gereken hayat olduğunu savunmuştur.19 Nietzsche 
ise Allah’ın varlığını reddin oluşturacağı büyük farkı gör-
müş, ateist inançla tutarlı bir biçimde şekillenen bir ha-
yatın, bedeli her ne olursa olsun benimsenmesi gereken 
hayat olduğunu savunmuştur.20 Sonuçta gerek teist ge-
rek ateist “varoluşçu felsefeci” olarak anılan birçok filo-
zof çok açık bir gerçeği çok açık bir şekilde belirtmek-
teler: Allah’ın ve ahiretin varlığına veya yokluğuna dair 
verilecek karar her şeyi tepetaklak etmektedir. “Bu ha-
yatı nasıl yaşamalıyız?” sorusunun cevabında ve bu ce-
vabın ışığında hayatın yaşanmasında Allah ve ahiret hak-
kındaki kanaat belirleyicidir. 

Allah, ahiret ve din konusundaki kanaat, birçok konu-
daki kanaatimizden biri değil, bilakis hayatın bütününü 
şekillendirmesi gereken en temel kanaattir. Bu konuda 

19	 Soren Kierkegaard, Either/Or, Çev: Alastair Hannay, Penguin 
Classics, 1992; Soren Kierkegaard, Fear and Trembling, Çev: 
Alastair Hannay, Penguin Classics, 1986.

20	 Friedrich Nietzsche, Beyond Good and Evil, Çev: Walter Ka-
ufmann, Vintage, 1989; Friedrich Nietzsche, Thus Spoke Za-
rathustra: A Book for All and None, Çev: Adrian Del Caro, 
Ed: Adrian Del Caro ve Robert B. Pippin, Cambridge University 
Press, 2006.



37

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

Kierkegaard ve Nietzsche ile aynı çizgideyim. Dünya-
daki geniş bir kesimin eylemlerinin ise bu çizgiye ay-
kırı olduğu görünmektedir. Allah ile ahiretin varlığına 
inandığını ifade ederken Allah ile ahiret yokmuş gibi ya-
şayan veya ölümü yokluk olarak görürken sanki sürekli 
var olacakmış gibi yaşayan birçok kişi vardır. Allah ve 
ahiret hakkındaki inancın, hayatın nasıl yaşanacağını 
belirleyici gücünü saptamak da felsefi açıdan önemlidir. 

Hayatımızı nasıl yaşayacağımızı belirlerken Allah 
ve ahiret inancını paranteze almamızın veya görmez-
den gelmemizin mümkün olmadığının daha iyi anla-
şılması için şöyle bir düşünce deneyi öneriyorum: Evi-
nizden iki dakika yürüme mesafesinde olan işyerinizde 
tavla oynadığınız sırada, ev komşunuzun sizi arayıp de-
ğerli mallarınızın içinde olduğu ve küçük çocuklarınızı 
uyur halde bıraktığınız evinizde bir yangın çıktığını söy-
lediğini varsayalım. Bunun üzerine hemen eve gitmez-
seniz mallarınızın yok olacağını ve çocuklarınızın öle-
bileceğini düşünüyorsunuz; eve gidip yangın söndürme 
sistemini çalıştırıp malları ve çocukları kurtarabilirsi-
niz. Fakat bir anda komşunuzun yalan söyleme ihtimali 
aklınıza geliyor. Bu durumda ne yapardınız? Herhalde 
şöyle bir değerlendirmeyi yapardınız: Eğer yangın ha-
beri doğruysa, eve gidip mallarınızı ve çocuklarınızı 
kurtararak büyük bir kazanım edineceksiniz; gitmezse-
niz mallarınızı ve çocuklarınızı kaybedip büyük bir fe-
laket yaşayacaksınız. Öte yandan yangın haberi doğru 
değilse eve giderek sevdiğiniz tavla oyunundan kısa bir 



38

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

süre mahrum kalacaksınız; gitmezseniz zevk aldığınız 
tavla oyununuza ara vermeden devam edeceksiniz. Bu 
durumda, yangının gerçek olmasına ihtimal veren man-
tıklı her kişi, harekete geçmemenin oluşturması muh-
temel büyük kaybı önlemek için eve gitmek yönünde 
iradesini kullanacak ve tavla oyununa kısa bir süre ara 
vermekte tereddüt etmeyecektir. Dünya hayatında içinde 
olduğumuz durumu da bu olaya benzetmek mümkündür. 
Bu benzetmede, o yangından kurtulmak için eve giderek 
yangın söndürme cihazını çalıştırmak, Allah ile ahirete 
inanarak ve bu inançlara göre hayatı yaşayarak ahirette 
arzu edilen sürekli hayatı elde etmeye karşılık gelmek-
tedir. Eve gitmekten alıkoyan tavla oyunu ise dünyadaki 
basit hırslar ve zevkler için Allah’ı ve ahiretin varlığını 
görmezden gelerek hayatı yaşamaya karşılık gelmekte-
dir. Ölümün sonsuza dek yokluk olduğunu düşünenler 
için, ölümün bizi ve sevdiklerimizi yok edecek olması, 
bu hayali düşünce deneyindeki yangında ölümden çok 
daha büyük bir felakettir.

Verdiğim bu örnek, Allah’a inanmanın getireceği çok 
yüksek kar olasılığına karşı Allah’ı inkarın getireceği 
çok yüksek zarar olasılığını kıyaslayarak Allah’a inan-
mayı öğütleyen Pascal’ın (1623-1662) yaklaşımına ben-
zetilebilir.21 Din felsefesi literatüründe “Pascal’ın Bahsi” 
(Pascal’s Wager) olarak bilinen bu yaklaşımın benzerini 
İslam düşüncesinde Hz. Ali (599-661) ifade etmiştir. 
Allah’ın varlığıyla ilgili delillerin önemine inanan ve bu 

21	 Blaise Pascal, Pensees, Penguin Classics, 1995.



39

KENDİMİZİ HAYATIN İÇİNDE BULDUK

konuda kitap yazan biri olarak, buna benzer bir yakla-
şımı hiçbir zaman “Allah’ın varlığının bir delili” olarak 
ileri sürmedim. Öte yandan yukarıda verdiğim hayali ör-
neğin iki sınıf için önemli mesajlar içerdiği kanaatinde-
yim. Birincisi, teist dinlere karşı bilinemezci (agnostik) 
bir tavır benimseyen veya onlarla hiç ilgilenmeyenlere 
mesajdır. Bu kesime; evin yanıyor olabilir (ahirette büyük 
pişmanlık yaşayabilirsin), az vaktin var (hayat geçiyor), 
bu önemli mesaja (teist dinlerin Allah ve ahiretle ilgili 
mesajına) kulağını tıkayamazsın, bir an önce eve gidip 
doğrusunu öğrenmelisin (bu mesajı değerlendirip kara-
rını vermelisin), sonra çok geç olur, denilmektedir. İkin-
cisi, teist dinlere inandığını beyan edip de, bu inançları 
doğrultusunda hayatlarında gereken değişiklikleri yap-
mayanlara mesajdır. Bu kesime; ev yanıyor (hayat geçi-
yor) ve bu yangını durdurma imkanı olduğunu biliyor-
sun (dinin hak olduğunu biliyorsun), bunu bilirken tavla 
oynayarak (dünyevi basit zevklere dalarak) evin yanma-
sına, malının ve çocuklarının kül olmasına (ahiret haya-
tının mahvolmasına) göz yumman büyük bir basiretsiz-
liktir, diyen mesajdır.22 

Pascal’ın dediği gibi kaybedecek hiçbir şeyimiz yok 
fakat sonsuzluğu (sürekli bir hayatı) kazanmamız müm-
kündür. Ölümün sürekli yaklaştığı ve zamanının belir-
siz olduğu durumumuzda, Yaratıcımızı ve ölümden son-
raki durumumuz gibi en önemli hususları göz önünde 

22	 Caner Taslaman, Neden Müslümanım?, İstanbul Yayınevi, 
2021, s. 269-271.



40

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bulundurarak hayatımızın yönünü belirlemeliyiz. İrade-
mizi en önemli sermayemiz olan hayatımızın zamanını 
en doğru şekilde yaşamak için kullanmamız ve harekete 
bir an önce geçmemiz zaruridir.



41

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN 
ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

•

Kendimizi modernleşme ve küreselleşme süreçleri-
nin yoğun etkisi altındaki bir dönemde yaşarken 

bulduk. İçinde bulunduğumuz bu dönemin unsurları zih-
nimizi şekillendirmekte ve hayatımızı nasıl sürdürece-
ğimize etki etmektedir. Elbette yaşadığımız ülkenin, şeh-
rin, mahallenin neresi olduğu ve ailemizin, dostlarımızın 
kimler olduğu, hangi dine hangi millete hangi ekonomik 
sınıfa ait olduğumuz gibi unsurlar da zihnimizi ve ey-
lemlerimizi şekillendirmektedir. 21. yüzyılda yaşayan 
her insanın çevresinden aynı oranda aynı şekilde etki-
lendiğini söyleyemeyiz. Hatta dünyada kaç milyar insan 
varsa her birinin kendisine mahsus şekilde çevresiyle bir 
etkileşimi olduğu açıktır. Dolayısıyla, bu bölümde, mo-
dernleşme ve küreselleşme süreçlerinin bireylere etkile-
rinden bahsederken, bu süreçlerin her insanı tamamen 
aynı şekilde etkilediğini söylemek istemiyorum. Ayrıca 
dünyanın herhangi bir yerindeki televizyonu, bilgisayarı, 
interneti ve sosyal medyayı hiç kullanmayan veya çok 
az kullanan bireyler buradaki birçok analizin dışında ka-
lacaktır. Fakat tüm bunlara karşın, modernleşme ve kü-
reselleşme süreçlerinin oluşturduğu yaygın eğilimlerin 



42

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

olduğu ve bunların dünyada yaşayan nüfusun çok bü-
yük bir kısmını yüksek oranda etkilediği de inkar edi-
lemeyecek bir olgudur. “Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” 
sorusunu cevaplayarak hayatının yönünü tasarlayacak 
olan birçok insan, bu yaygın eğilimlerin etkisi altında-
dır. Bu yaygın eğilimlerden beş tanesine dikkatlerinizi 
çekmek istiyorum:23

1-Süper Mobilizasyon

2-KPH (Karizma Para Haz) Merkezli İdealler

3-Bilimin Artan Otoritesi

4-Ekranlı Hayatlar

5-Çoğulculuk 

1-Süper Mobilizasyon: Toplumdaki sınıflar arası mo-
bilizasyon, modernleşme ve küreselleşme süreçleriyle ta-
rihin hiçbir döneminde olmadığı kadar yükselmiştir; bu 
durumu “süper mobilizasyon” olarak isimlendiriyorum. 
Süper mobilizasyon, gerek belli bir karizması olan po-
zisyondan diğerine geçişte, gerek bir ekonomik sınıftan 
diğerine geçişte, gerekse bir yaşam tarzından diğerine 
geçişte gözlemlenmektedir. Ortaya çıkan bu sosyolojik 
olgunun kendisini “iyi” veya “kötü” olarak nitelemiyo-
rum fakat zihin ve hayat tarzlarımızın biçimlenmesinde 

23	 Burada konumuz açısından önemli bulduğum bazı hususlara 
dikkat çektiğimi, burada dikkat çekilmeyen fakat sosyolojik bir 
inceleme açısından önemli olan başka hususların da olduğunu 
belirtmek istiyorum.



43

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

etkili olan bu olgunun, analizlerimizde önemli bir yeri 
olması gerektiğini ve kendisi olmasa da bazı sonuçlarının 
“iyi” veya “kötü” olabileceğini düşünüyorum. İçinde ol-
duğumuz çağda süper mobilizasyonun kaçınılmaz oldu-
ğunu, bu olguya karşı çıkanların yel değirmenlerine sal-
dıran Don Kişot’tan farkı olmayacağını baştan belirtmek 
istiyorum. Üstelik 20. yüzyılın sonlarından başlayarak, 
bireylerin sadece kendilerinden önceki ve sonraki nesil-
lerden farklılaşmasına değil, sosyolog Bauman’ın (1925-
2017) “akışkan modernite” (liquid modernity) ifadesiyle 
dikkat çektiği gibi, tek bir hayat içinde bile birçok defa 
bulundukları konumlarını, yerlerini, değerlerini değiştir-
diklerine tanık olmaya başladık.24 Modernleşme ve küre-
selleşme süreçleri ilerledikçe “süper mobilizasyon” ola-
rak adlandırdığım sürecin süperliğinin daha da arttığı 
gözlemlenmektedir.

Modernleşme ve küreselleşme süreçlerinin yaşanmadığı 
dönemleri (hatta etkisinin çok hissedilmediği bu süreçle-
rin başlangıcını) süper mobilizasyonun yaşandığı dönemle 
kıyaslamamız neyi kastettiğimin anlaşılmasını daha iyi 
sağlayacaktır. Günümüzden 500, 1000, 2000 veya 3000 
yıl öncesine gittiğimizi farz edelim. Bu dönemlerde dünya 
nüfusunun çok büyük bir bölümü tarım ve hayvancılık 
gibi alanlarda çalışıp geçimlerini sağlamaktaydı. Top-
lumlardaki sınıflar arası mobilizasyon oldukça düşüktü. 
Bu dönemlerden rastgele seçilecek bireyleri inceleyerek, 

24	 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, Polity, 2000; Zygmunt 
Bauman, Liquid Life, Polity, 2005.



44

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bunların dedelerinin dedelerinin veya torunlarının to-
runlarının, toplumun yönetimle veya ekonomiyle ilgili 
hangi sınıfına ait olduklarını, hatta yaşam tarzlarındaki 
birçok detayı çok yüksek bir doğruluk oranıyla tahmin 
edebiliriz. O dönemlerin toplumlarında, modern devlet 
yapısında gözlemlenen birçok farklı hiyerarşik mertebe 
de çokuluslu şirketlerdeki gibi statü olarak farklı birçok 
basamağa denk gelen dereceler de yoktu. Tarihte, Roma 
veya Osmanlı gibi bazı imparatorluklarda, eğitimiyle 
veya özel kabiliyetiyle, ailesinden kimsenin önceden sa-
hip olmadığı bazı yönetici pozisyonları elde etmiş birey-
ler oldu ama atalarından bu şekilde farklılaşanların sa-
yısı çok azdı. Toplumun çok düşük bir yüzdesine denk 
gelen toprak ağalığı veya kabile liderliği gibi yönetici po-
zisyonlar mirasla alınıp aktarılıyordu. Aynı şekilde top-
lumun çok yüksek bir yüzdesine denk gelen, yönetimde 
herhangi bir etkisi bulunmayan küçük toprak sahipleri, 
tarım işçileri ve hayvancılıkla uğraşanlar da, demokra-
sinin olmadığı o dönemlerde siyasi açıdan yönetilen po-
zisyonlarını mirasla devralıp devrediyorlardı. Yönetici ve 
yönetilen pozisyonlarının yanı sıra tarım veya hayvancı-
lıkla uğraş gibi ekonomik faaliyetler de mirasla devralı-
nıp devrediliyordu. Ailesi çiftçilikle geçinen birisi, çocuk 
yaştan itibaren gelecekteki mesleğini bilirdi; bu kişinin 
içinde bulunduğu şartlar, ekonomik durumunu veya fa-
aliyetini değiştirebileceği herhangi bir ufuk sunmadığı 
için değişiklik yapmaya yönelik bir uğraşı, hırsı, hedefi 
olmazdı. Ayrıca birçok kişinin, evinin döşenme biçimi, 



45

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

kullandığı binek, düğününün şekli gibi yaşam tarzıyla il-
gili unsurların çoğu da dedelerinin dedeleriyle veya to-
runlarının torunlarıyla yüksek oranda benzerlik taşırdı. 
Yıkılan bir devlette ailesinden devralacağı yönetici po-
zisyonunu yitirme, bir savaş sonucunda köleleşme veya 
büyük afetlerle statükonun bozulması gibi durumlar el-
bette o dönemlerde gözlemlenirdi fakat bu tip değişik-
liklerden dolayı kendisini oldukça farklı bir statüde veya 
ekonomik koşulda bulanlar, söz konusu çağlardaki nü-
fusun ufak bir yüzdesine denk gelmekteydi. Ayrıca sa-
vaş, afet gibi altüst edici olgular genelde hesap edilemez 
şekilde ortaya çıkıp hesap edilemez sonuçlar doğurdu-
ğundan, bireylerin durumunda ciddi değişikler oluştursa 
da, süper mobilizasyon durumunda olduğu gibi bireyle-
rin hayatlarını değiştirmeleri yönünde hırs, çaba ve ideal 
sahibi olmalarına yol açmıyordu.

Peki, burada odaklanılan “Bu hayatı nasıl yaşamalı-
yız?” sorusuyla süper mobilizasyonun ilgisi nedir? Süper 
mobilizasyon, tarihin hiçbir döneminde olmadığı kadar 
hayatı farklı yaşama imkanı sunmakta ve bu dünyadaki 
hayatta karizmatik pozisyon ve ekonomik durum açı-
sından neyin elde edilebileceğine daha çok odaklanıl-
masına, toplumsal katmanlarda yer kapmak için girilen 
yarışta çok daha hırslı olunmasına sebep olmaktadır. Dün-
yaya yönelik artan bu konsantrasyon ve hırs, çok geniş 
bir kitlenin, hiç ölmeyecekmiş gibi, ölmek bir yalanmış 
gibi yaşamalarına, hayatın en önemli gerçeği olan ölüme 
doğru gittikleri gerçeğini görmezden gelerek hayatlarına 



46

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

yön vermelerine sebep olmaktadır. Bu da süper mobili-
zasyonun en önemli konuda zihinsel körlüğe yol açabi-
leceği anlamına gelmektedir. 

Süper mobilizasyonun oluşturabileceği olumsuz du-
rumlara dikkat çekmemin, hiçbir şekilde kendisinin “kötü 
olduğunu” veya “durdurulması gerektiğini” iddia veya 
ima ettiğim anlamına gelmediğini bir kez daha vurgula-
mak istiyorum. Süper mobilizasyonun; daha çok üretme-
mize, ufkumuzun genişlemesine, potansiyelimizin ortaya 
çıkmasına sebep olması gibi sonuçları elbette olumludur. 
Süper mobilizasyon ortamından dolayı hayata yanlış yön 
çizilmesiyse, onun zaruri yani başka türlüsü olamayacak 
sonucu değildir. Hayatımızın bir parçası haline gelen bu 
olguyu kabul ederek nasıl yaşamamız gerektiğini sapta-
malı, hırsımızı gerekli hedefler için kullanmalı ama hır-
sımızın zihnimizi köreltmesine izin vermemeliyiz. Süper 
mobilizasyonun, varlığımızı Yaratıcımıza borçlu olduğu-
muz ve ölümden sonra da varlığımızın devamının yine 
Yaratıcımıza bağlı olduğu gerçeğini değiştirmediğini 
hiç unutmamalıyız. Ayrıca bu hayatın kısalığını, ölüme 
doğru hızla gittiğini ve bunun hayatın en önemli gerçeği 
olduğunu da değiştirmediği apaçıktır. O zaman, bir yan-
dan süper mobilizasyonun avantajlarından yararlanırken, 
diğer yandan oluşturduğu ortamın, odağımızı Yaratıcı-
mızdan başka bir yere kaydırmasından, sanki hiç ölme-
yecekmişiz gibi hayat planlaması yaptırıp bizi bir illüz-
yonun içine itmesinden sakınmalıyız. 



47

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

2-KPH (Karizma Para Haz) Merkezli İdealler: İn-
sanların idealleri, modernleşme ve küreselleşme süreç-
lerinin sonucunda ortaya çıkan süper mobilizasyonun, 
eskisinden çok daha fazla hiyerarşik mertebeye sahip yö-
netimlerin (hem devlet hem şirket gibi yapılarda), yep-
yeni haz ile konfor imkanı sunan teknolojik üretimlerin 
ve başka faktörlerin de etkisiyle tarihin hiçbir döneminde 
olmadığı kadar KPH merkezli olmuştur. Başkaları tara-
fından beğenilme arzusuyla ilgili olan karizmatik olma 
çabası, güç ve istediğini elde etmeyle alakalı olan para-
mal hırsı, dünya zevklerine karşı düşkünlüğü ifade eden 
hazcılık tarihin her döneminde mevcuttu. Fakat hiçbir 
zaman, böylesine bol seçenek ve böylesine parıltılı su-
numla karşı karşıya olunmamıştı. KPH merkezli idealle-
rin böyle bir çerçeve içinde şekillendiğini saptamalıyız.

Eski zamanlarda da tarlada çalışan köylü yerine kö-
yün ağası olmak karizmatik açıdan tercih edilen bir du-
rumdu. Ancak köyün ağası veya tarım işçisi olmak ge-
nelde mirasla devralındığı için, bu seçeneklerden daha 
karizmatik olanına sahip olmak, hayatın uğrunda ya-
şandığı bir ideal olmazdı. Kişi, daha ziyade atalarından 
devraldığı konumun tadını çıkarıyor veya onu kabulleni-
yordu. Oysa içinde olduğumuz dönemde, yaygın yönetim 
şekli olan demokrasinin sunduğu olanaklarla, ailesi ço-
ban veya fabrika işçisi olan bir kişinin, siyasette göster-
diği başarıyla ve sistemin sunduğu imkanlarla yönetim 
hiyerarşisinde en üst noktalara kadar tırmanması müm-
kündür. Yine çağımızın şirketlerinin hiyerarşik yapısında, 



48

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

hem karizma hem para açısından farklı derecelere denk 
gelen yüzlerce ayrı pozisyondan birine sahip olabilmek 
de gayet olasıdır. Yakın dönemde, sosyal medyada bir 
yer edinip milyonlarca kişiyi etkileyebilecek karizmatik 
bir kişiye dönüşme ihtimali de ortaya çıkmıştır. Kısacası 
içinde bulunduğumuz çağ, karizmatik pozisyonlar elde 
etmek için tarihin hiçbir döneminde olmadığı kadar fazla 
imkan sunmakta ve birçok kişi de bu imkanları değer-
lendirmeyi hayatının en önemli hedefi olarak tespit ede-
rek hayatını bu doğrultuda yaşamaktadır.

Para-mal hırsı neredeyse insanlık tarihi kadar eski 
olsa da, içinde yaşadığımız dönemde, bu hırsın derece-
sinin çok arttığını söylemek yanlış olmayacaktır. Zira 
içinde olduğumuz çağın imkanları göz önüne alındı-
ğında, para sahibi olmak hiç olmadığı kadar fark oluş-
turabilmektedir. Örneğin araba ve uçak gibi taşıtların 
olmadığı dönemlerde, bir insanın, ne kadar para sahibi 
olursa olsun dünyanın birçok noktasına gitmesi (geçmiş 
dönemlerin en hızlı aracı olan atın en iyisine sahip olsa 
da) oldukça zordu. Üstelik bir an için at sırtında birçok 
ülkeye gitme imkanını bulduğunu düşünsek bile turizm 
ve hizmet sektörünün gelişmediği o dönemlerde, günü-
müzdeki hizmetleri satın alması mümkün değildi. Uçak, 
araba, bilgisayar, cep telefonu gibi birçok yeni teknolo-
jik ürünün icadıyla ve bunların modernleşme ve küresel-
leşmeyle tüm dünyaya yayılmasıyla, para sahibi olmak 
bu ürünleri elde edebilmeyi sağladı. Toplum nezdinde 
önemsenen karizmatik bir kişi olmak ve birçok kişinin 



49

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

peşinde olduğu hazları tatmak için önemli bir araç olan 
parayı elde etmek, zamanımızda tarihin hemen her dö-
neminden daha çok önemsenmeye başlanmış ve birçok 
kişinin hayatının merkezine oturmuştur. 

Hayattan farklı hazlar alma isteği de her zaman mev-
cut olmuş ve insanlar içinde oldukları dönem el verdiğince 
değişik hazlar peşinde koşmuşlardır. Fakat haz almayla 
ilgili seçenekler, modernleşen ve küreselleşen dünyada 
eskiye oranla katlanarak çoğalmıştır. Örneğin küresel-
leşme süreciyle birlikte, birçok farklı dünya mutfağına 
dünyanın birçok şehrinde ulaşmak mümkün olmuştur. 
Artık aynı şehirde, hem Çin hem Fransız hem de Boş-
nak mutfağını bulmak bir hayal değildir. Modern tekno-
lojiyle birlikte, jetski gibi su sporlarından paraşütle atla-
madan çok çeşitli bilgisayar oyunlarını oynamaya kadar 
yeni birçok hazzı elde etmek de mümkün olmuştur. Özel-
likle günümüzde birçok toplumda, cinselliği sınırsız ya-
şamak en önemli haz hedefi haline gelmiştir. (Daha ön-
ceki çalışmalarımda “haz” kelimesinin yerine “cinsellik” 
koyup KPC ile içinde bulunduğumuz dönemdeki birçok 
kişinin idealini tarif etmiştim. “Haz” kelimesini, “cin-
selliği” de kapsayan daha geniş bir kavram olduğu için 
bu kitabımda tercih ettim.) Cinsel zevk yaşama, her dö-
nemde birçok insanın hedefi olmuş olsa da porno sek-
törü, erotik sunumların ve cinselliğin büyük bir endüstri 
sektörü olması yeni olgulardır. Ayrıca modern toplum-
lar, serbest cinsellik yaşanmasına tarihin önceki dönem-
lerindeki birçok topluma göre çok daha açıklar.



50

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Modernite ve küreselleşme süreçleriyle birlikte KPH elde 
etme hedefiyle yaşamak, geniş bir kesimin, Bourdieu’nun 
(1930-2002) meşhur ettiği deyimle “habitus”una dönüş-
müştür diyebiliriz.25 Habituslar, içinde yaşanılan çevrede 
edinilir ve onlara sahip kişi, adeta “Başka türlü nasıl ola-
cak ki!” diyerek, başka türlüsünü kolay kolay düşüneme-
yecek şekilde onları benimser. Birçok habitus gibi “KPH 
idealiyle hayatı kurmak” ciddi bir sorgulama süreci ol-
maksızın benimsenmekte, çevreye ve sonraki nesillere 
aktarılmakta, karaktere içkinleşmiş bir şekilde birçok 
düşünce ve davranışın motivasyon kaynağı olmaktadır. 
Bizi yanlış yönlendirmesi mümkün, zihnimize içkinleş-
miş birçok habitustan kurtulabilmemiz için zihnimizi 
(mümkün olduğunca) sıfırlayarak baştan kurgulamamız 
gerekmektedir. Bunu, Descartes’ın (1596-1650), yanlış bil-
gilerden kurtulmak için tüm bildiklerini sıfırlayarak baş-
tan bilgi ağacını oluşturmak amacıyla kullandığı “meto-
dolojik şüphesine” benzetebiliriz.26 Sıfırlama işlemi için, 
önce zihnimizin düzeltilmeye ihtiyacı olan “habituslar” 
ile dolu olduğunu anlamamız, sonra (ne kadar zor olsa 
da) zihnimizin içeriğinden kendimizi soyutlayarak be-

25	 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, Çev: Richard 
Nice, Cambridge University Press, 1974. Fransız sosyolog ve 
filozof Pierre Bourdieu’ya göre “habituslar” sınıflayıcı şemalar-
dan ve nihai değerlerden meydana gelir. İnsanlar, içinde bulun-
dukları sosyal dünyanın özelliklerini daha çocukluk yıllarından 
edindikleri “habituslar” ile benimser. Bakınız: Paradigma Fel-
sefe Sözlüğü, “Habitus” maddesi, 6. bs., Der: Ahmet Cevizci, 
Paradigma Yayıncılık, 2005, s. 791.

26	 Rene Descartes, Discourse on Method and The Meditations, 
Çev: F. E. Sutcliffe, Penguin Classics, 1968.



51

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

nimsediğimiz habitusları (değerleri, alışkanlıkları, hedef-
leri) eleştirel bir bakışla masaya yatırmamız gerekmek-
tedir. Hayatın nasıl yaşanması gerektiğini doğru şekilde 
belirleyebilmek için, bunun önünde engel oluşturabile-
cek “habitusları” eleştiri süzgecinden geçirmek önemli 
bir adımdır.

Bir bireyin KPH ile ilgili istekleri olmasıyla KPH 
merkezli idealleri hayatın en önemli gerçekleri olarak 
kabul ederek yaşaması arasındaki farka dikkat etmenizi 
istiyorum. Bunların birincisinin kaçınılmaz ve normal 
olduğunu, ikincisinin hayata yön vermesinin sorun oldu-
ğunu düşünüyorum. Sadece KPH elde etme idealiyle bir 
hayat rotası çizmeyi özgür irademizle seçebiliriz. Yara-
tıcımız Allah’ı hayatımızın merkezine koyarak, O’nunla 
irtibatlı bir şekilde ruhumuzun çığlıklarını cevaplamayı 
ve O’nun müjdelediği ahiretteki sürekli hayatın bilinciyle 
bu kısa dünya hayatımıza anlamlı bir rota çizmeyi de öz-
gür irademizle seçebiliriz. Modernitenin ve küreselleş-
menin sunduğu KPH ile ilgili imkanları, yarar sağlana-
cak güzel fırsatlar olarak mı değerlendireceğimiz yoksa 
bunları elde etme hırsımızın bizi kör ederek hayatımızı 
yanlış bir rotaya sokmasına izin mi vereceğimiz, her bi-
rimizin özgür iradesiyle yapacağı ve bedelini de yine her 
birimizin ödeyeceği seçimimiz olacaktır. 

3-Bilimin Artan Otoritesi: Tarih sahnesinde yer al-
mış birçok medeniyette evreni, canlıları ve insanı tanı-
mayla ilgili bilimsel faaliyetlerin var olduğu bilinmektedir. 
Hayvancılıkla, bitki yetiştirmeyle ve tıbbi operasyonlarla 



52

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ilgili bilimsel bilgilere Eski Çin ve Eski Hint’te rast-
lanmaktadır.27 Antik Mısır medeniyetinde, belli bir se-
viyede anatomi bilgisi gerektiren cerrahi operasyonla-
rın yapıldığını elimize ulaşan papirüslerden anlıyoruz,28 
ayrıca yaptıkları mumyalama işlemi ciddi seviyede ana-
tomi bilgisi gerektiriyordu.29 Babillilerin hayvanları in-
celemek için keserek bazı deneyler yaptıkları, pişmiş 
topraktan bazı iç organ modelleri yapmış olmalarından 
bellidir.30 Özellikle 8-13. yüzyıl arasında Müslüman dün-
yada Hayyan (721-815), Harizmi (780-850), İbnül Hey-
sem (965-1040), Biruni (973-1048) ve İbn Sina (980-1037) 
gibi isimler önemli bilimsel başarılara imza attılar.31 Fa-
kat önce Batı medeniyetinde sonra dünyanın hemen her 
yerinde bilimin toplumlarda yüksek otoriteye kavuş-
ması bilimsel devrimle başlayan süreçle oldu. Bilimsel 
devrim, modernite ve küreselleşmenin oluşmasında ve 
dünya çapında etkisinin artmasında çok önemli bir sü-
reçtir. Bilimsel devrimin ne zaman başladığı tartışılan bir 
konu olmuştur, daha önceye başlangıcı taşımak mümkün 
olsa da büyük sıçramanın olduğu 17. yüzyılla bu süreci 

27	 Jean Theodorides, Biyoloji Tarihi, Çev: Teoman Tunçdoğan, İle-
tişim Yayınları, 1995, s. 8-9.

28	 Charles Singer, A Short History of Anatomy and Physiology 
from The Greeks to Harvey, Dover Publication, 1956, s. 5.

29	 Erik Nordenskiöld, The History of Biology, Çev: L. Bucknall 
Eyre, Tudor Publishing Co., 1920, s. 6.

30	 Jean Theodorides, Biyoloji Tarihi, Çev: Teoman Tunçdoğan,  
İletişim Yayınları, 1995, s. 10.

31	 George Sarton, Introduction to the History of Science, Krieger 
Pub. Co., 1975; İlhan Kutluer, İlim ve Hikmetin Aydınlığında, 
İz Yayıncılık, 2004.



53

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

-birçokları gibi- başlatmanın uygun olduğu kanaatinde-
yim. Bu yüzyıldaki Galileo (1564-1642), Kepler (1571-
1630), Descartes ve de özellikle Newton (1643-1727) en 
öne çıkan isimler olmuşlardır.

Bilimsel devrimin evreni, canlıları, insanı daha iyi 
tanımamızı sağlamasının yanında teknolojik icatlara ola-
nak vererek sanayi devrimine yol açması önemlidir. Bu 
ise sosyolojik birçok süreci ve yaşam tarzlarındaki deği-
şiklikleri tetikledi. Şehirleşme, geniş ailelerin yerini çe-
kirdek ailelerin alması, teknolojik aletlerin hem üretimde 
hem güncel hayatta kullanılması, mecburi eğitimin ya-
yılması, kadınların toplumda artan gücü ve süper mobi-
lizasyon tetiklenen önemli olguların bir kısmıdır. Bili-
min artan başarıları, bilimin otoritesine güvenilmesine 
yol açtı. İnsanların zihnindeki diğer önemli bir otorite 
kaynağıysa dindi. Bilimsel devrimden sonra bu iki oto-
rite kaynağının birbirine göre nasıl konumlandırılacağı 
önemli bir mesele oldu ve hala olmaya devam etmektedir.

Bilim-din ilişkisinde geniş kitleler üzerinde etkili bir 
yaklaşım, bilimi tek güvenilir bilgi kaynağı olarak gö-
ren, bilimin tarihin ilerleyen süreçlerinde dinin yerini 
alacağını ve alması gerektiğini söyleyen görüş olmuş-
tur. Bunun en ünlü temsilcilerinden biri sosyolog Comte 
(1798-1857) oldu.32 Comte gibi örneklere karşı bilim-
sel devrimin babaları diyebileceğimiz Galileo, Kepler, 
Descartes ve Newton gibi birçok önemli bilim insanı ve 

32	 Auguste Comte, Pozitif Felsefe Kursları, Çev: Erkan Ataçay, 
Sosyal Yayınlar, 2001.



54

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

felsefeci oldukça dindardı.33 Bilimin sunduğu bilgilerin, 
dinle çelişmediği gibi, Allah’ın bilgisinin ve kudretinin 
yüceliğini anlamamızı desteklediğini, zahiren var gibi 
gözüken çelişkilerin en önemli kaynağının Allah adına 
konuşan bazı “din adamları” olduğunu düşünüyorlardı. 
Bunların yanında, diğer bazı düşünürler, bilimle dinin 
birbirinden tamamen farklı alanlar olduğunu, bilimin ev-
renin yasalarıyla ve işleyişiyle, dinin ise ahlak, ibadetler 
ve hayatın anlamı gibi konularla ilgili olduğunu; bu kadar 
farklı iki alanın birbiriyle hiç ilgisi olamayacağı için bir 
çatışma noktası da olamayacağını ifade ettiler.34 Ben bu 
konuda İbn Rüşd (1126-1198) ve Newton’un yaklaşımına 
yakınım; bilimle dinin metotları farklı olsa da birbirle-
rini tamamlayıcı ve destekleyici yönleri olduğunu düşü-
nüyorum. Kısacası çatışmacı ve ayrışmacı yaklaşımlara 
karşı uzlaşmacı bir yaklaşımı savunuyorum.35 

“Bilimle din çelişir mi?” tipindeki sorulara öncelikle 
“Hangi bilim anlayışından ve hangi din anlayışından bah-
sediyorsunuz?” diye karşı bir soru yöneltmek gerekir. El-
bette “Bilimle din çelişmez” derken, “Evrenin işleyişini 
tam doğru açıklayan bilim ve Allah’ın gönderdiği din çe-
lişmez” demek istiyorum. Öte yandan insani bir faaliyet 

33	 Bu konuda bakılabilir: John Hedley Brooke, Science and Religi-
on, Cambridge University Press, 2014.

34	 Bilim-din ilişkisiyle ilgili sınıflamalar konusunda bakılabilir: Ian 
Barbour, When Science Meets Religion, Harper Collins Publis-
hers, 2000.

35	 Akademik hayatımdaki çalışmalarımın en büyük kısmı bilim-
felsefe-din ilişkisiyle ilgilidir. Bu çalışmalarıma www.canertas-
laman.com adresinden ulaşabilirsiniz.



55

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

olan evreni anlama çabası olan bilim, diğer insani faali-
yetler gibi hataları hatta önyargıları barındırabilmektir. 
Üstelik Allah’ın gönderdiği dini anlama uğraşı olan ve 
insani bir faaliyet olan ilahiyatlarda ne kadar farklı gö-
rüşün ortaya çıktığı hepimizin malumudur. Allah’ın ya-
rattığı evren ve Allah’ın gönderdiği din çatışmaz ama 
insani faaliyet olan bilimler ve ilahiyatlar arasında ça-
tışmalar çıkmıştır ve çıkabilmektedir. Bir çatışma varsa 
ya dinle ya bilimle ya da ikisinin irtibatını kuruş şekli-
mizle ilgili bir hata vardır. Bu alandaki sorunları çözmek 
için hem bilimi hem dini, hatta bu iki alan arası irtibatta 
büyük yardımı olan felsefeyi ciddiye almak ve bu alan-
lar arasında multi-disipliner çalışmalar yapmak gerekir.

Bilimin artan otoritesi, bilimi ciddiye alan yaklaşım-
lar geliştirmemizi gerektirse de hayatın nasıl yaşanacağı 
ve anlamı gibi varoluşsal sorgulamalar için bilimden çö-
züm beklememek gerekir. Nasıl bir ahlak yasasıyla par-
çacık hızlandırıcıların veya uzaya yollanan uyduların 
çalıştırılmasını beklememeliysek, benzer şekilde varo-
luşsal sorgulamalarımızın cevabını doğa bilimlerinde 
aramak boş bir arayıştır ve bilime bu yükü yüklemek 
bilime zulümdür. 

4-Ekranlı Hayatlar: 20. yüzyılın ikinci yarısından 
itibaren, gittikçe artan bir şekilde, önce televizyon ek-
ranları, daha sonra bilgisayar ve cep telefonu ekranları, 
insanların hayatının çok önemli bir bölümünü karşısında 
geçirdiği alanlar oldu. Bu ortamlarda, bilgi ve kültür 
edinildi, tüm dünyayla iletişime geçildi, eğlenildi, aynı 



56

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

zamanda görüşler, marifetler, tercihler ortaya konuldu. 
“Ekranlı hayatlar” ifadesiyle özellikle televizyon sey-
retme, sosyal medyada vakit geçirme, internet sitelerine 
girme, bilgisayar oyunlarını oynama gibi bilgi edinme 
veya kültürel olarak etkilenme potansiyeline sahip olan 
uğraşlar sırasında ekranlar karşısında geçirilen vakit-
leri kastediyorum. Bilgisayar ekranlarında ticari hesap, 
işyeri yönetimi, mühendislik projesi gibi yapılan işler; 
cep telefonlarında konuşma, not alma gibi yapılan işler 
hiç hesaba katılmadığında bile ekranlar karşısında geçi-
rilen ortalama vakit günün oldukça uzun bir bölümüne 
denk gelmektedir.

Bir araştırmaya göre dünya genelinde kişi başı tele-
vizyon seyretme oranı, önceki yıllara kıyasla azalmış 
ve 2020’de günlük 165 dakikaya inmiş olsa da yine or-
talama 2,5 saatin üzerindedir.36 Yakın dönemde internet 
ve sosyal medyanın icadı ve hızla yayılmasıyla, bunların 
televizyondan pay alarak televizyon izleme oranlarının 
düşmesinde etkili oldukları gözlemlenmiştir. Dünya ge-
nelinde internet kullanıcılarının kişi başı sosyal medyada 
vakit geçirme oranı gittikçe artarak 2020 yılında günlük 
145 dakikaya ulaşmıştır.37 Sırf televizyon ve sosyal medya 
için bir günde ekran karşısında geçirilen vaktin ortalama 
beş saatin üzerinde olduğu görülmektedir. Buna inter-
netteki siteleri ziyaret etme ve bilgisayar oyunu oynama 

36	 Julia Stoll’un 9 Mart 2021’de yayımlanan araştırması. www.sta-
tista.com

37	 Statistica Research Department’ın 7 Eylül 2021’de yayımlanan 
araştırması. www.statistica.com



57

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

gibi ekran karşısında vakit geçirmeyi ifade eden diğer 
eylemleri eklersek, dünyanın çok önemli bir bölümünün 
tüm günün dörtte biri kadarını ekran karşısında geçir-
diğini saptayabiliriz. Günün üçte biri kadarının uyuya-
rak geçirildiğini göz önüne alırsak, uyanık olunan süre-
nin üçte birinden fazlasının ekran karşısında geçirildiği 
sonucuna varıyoruz. Bu, içinde bulunduğumuz dönemi 
anlamak için çok çok önemli bir veridir. 

Bu verinin göz önünde bulundurulmadığı bir ana-
lizle günümüz dünyasının yeterince anlaşılamayacağı 
kanaatindeyim. Daha internetin ve sosyal medyanın icat 
edilmediği dönemlerde McLuhan (1911-1980), teknolojik 
keşiflerin dünyanın farklı bölgelerindeki insanların etki-
leşimlerini sıklaştırdığına ve insanlık ailesinin “küresel 
köyde” yaşadığı göz önünde bulundurularak analizlerin 
yapılması gerektiğine, birçok düşünürün ise bunu yap-
madıklarına dikkat çekmişti.38 McLuhan’ın analizlerini 
yaptığı dönemden sonra “küresel köy” olgusu daha da 
güçlü bir şekilde ortaya çıktı.39 Ekranlı hayatların bu sü-
reçte önemli olduğunu söyleyebilirim. Bundan bir sonraki 
maddede ele alacağım çoğulculuk olgusunun yayılma-
sında da ekranlı hayatlar en önemli belirleyici unsurlar-
dan biri olmuştur. Bu konuda dikkat edilmesi gerekli 
önemli bir husus şudur: İnsanlar ekran karşısındayken, 
örneğin bir film veya dizi seyrederken, bilgisayar oyunu 

38	 Marshall McLuhan, Gutenberg Galaksisi, Çev: Gül Çağalı Gü-
ven, Yapı Kredi Yayınları, 2007, s. 47-48.

39	 Marshall McLuhan, Bruce R. Powers, The Global Village, Ox-
ford University Press, 1989.



58

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

oynarken çoğu zaman dışardan etki aldıklarının farkında 
bile olmadan etki altında kalabilmekteler. 

“Ekranlı hayatlar” konusunda da yapmamız gereken 
aynı “süper mobilizasyon” olgusunda olduğu gibi bu ol-
guyu kabullenip sakınılması gereken hususları belirle-
mektir. Ekranları kapatmanın yani televizyonsuz, bilgi-
sayarsız, cep telefonsuz toplumlar oluşturmanın ciddiye 
alınabilecek bir alternatif olmadığı açıktır. Fakat zihni-
mizin, farkında olmadan, ekranlardan gelen yanlış bil-
gilerle veya düzeltilmesi gerekli hayat idealleriyle (KPH 
gibi) yoğrulmuş olabileceği ihtimaline karşı da uyanık 
olmalıyız. Ekranlar eğer sanki ölmeyecekmişiz gibi bir 
hayata bakış ve sadece bu dünyaya yönelen bir hırs inşa 
ediyorsa ki birçok zihnin bu şekilde inşa olduğu açıktır, 
elbette bu durumu düzeltmeliyiz. Ekranların, biz farkına 
varmadan bizi etkilediğini; hayatımızın yaklaşık üçte bi-
rinde filmleri, dizileri seyrederken ve bilgisayar oyun-
larını oynarken zihinlerimizin şekillendiğini hiç unut-
mamalıyız. Bazen, “ekran seyreden ben”den kendimizi 
soyutlayarak kendimize bakmalı ve ekranların zihinle-
rimize etkisini belirlemeli, kendimizde düzeltmemiz ge-
rekli bir fikir veya izlenim olup olmadığını tespit etme-
liyiz. Kendimizden soyutlanarak kendimize bakmak ve 
zihnimizdeki zararlı etkilerin farkına varıp onları dü-
zeltmek hiç şüphesiz kolay değildir fakat başka bir yol 
olmadığı ve bu hususun çok önemli olduğu ortadadır. 
Ekranlarla aramıza zihinsel bir mesafe koyarak, tes-
lim olmadan ekranları izleyen bir zihin geliştirmemiz, 



59

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

ekranlardan gelen ideoloji ve kültür bombardımanını de-
ğerlendirecek zihin süzgecimizi uyanık tutmamız şarttır. 
Bu, hayatımıza yanlış hedefler çizmememiz için gerekli-
dir. Ekranların, dünyadaki değerli bilgilere ve kaliteli sa-
nat ürünlerine ulaşacağımız bir ortam mı olacağı yoksa 
KPH idealiyle yaşanacak bir hayatı benimsememize se-
bep olacak bir ortam mı olacağı, özgür irademizle ya-
pacağımız tercihlere bağlıdır. 

5-Çoğulculuk: Çoğulculuk, içinde yaşadığımız dö-
nemin önemli bir özelliğidir, kültürel olarak veya dini 
inanç olarak oldukça farklı olanların bir arada bulun-
duğu durumu ifade etmektedir. 19. yüzyılın ve 20. yüz-
yılın ilk yarısının Marx (1818-1883)40 gibi ünlü ve etkili 
birçok sosyoloğu, sosyolojik analizlerindeki ciddi fark-
lara karşın, tarihin kaçınılmaz olarak doğrusal evrim-
sel bir süreçle ilerlediği ve tarihin gelecek dönemlerinde 
Allah inancına ve dine yer olmayacağı hususunda ortak 
kanaate sahiplerdi. Bu tip yaklaşımları benimseyenle-
rin birçoğu, dinin gelecekte yok olacağına inandıkları 
için, kendilerini tarihin ilerleyen dönemlerine ait göre-
rek “ilerici”, geride kalacak fikirleri benimseyip Allah’a 
ve dine inananları ise “gerici” olarak nitelendirdiler. 20. 
yüzyılda ortaya konulan modernleşme kuramlarının sa-
hibi kimi sosyologlar teknolojik ilerlemenin, şehirleş-
menin, demokrasinin, sekülerleşmenin41 (dinin hayatta 

40	 Karl Marx, Friedrich Engels, On Religion, Dover Publications, 
2008.

41	 “Sekülerlik” ve “laiklik” kavramlarının anlamı ve bu iki kav-
ram arasındaki fark üzerine değişik görüşler ileri sürülmüştür 



60

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

daha az etkili olması anlamında) hepsinin paralel olarak 
artacağını düşündüler. Bu yanlış analizlerin önemli se-
beplerinden biri Avrupa tarzı modernleşmenin evrensel 
olacağının zannedilmesiydi. Ayrıca “seküler” tek tip bi-
reylerden oluşan toplumlar öngörme (bu konudaki çoğul-
culuğu öngörememe), bilimle dini çatıştıran modellerin 
doğruluğuna kesin inanç ve dinin anlam, etik gibi alan-
lardaki rolünün önemini anlayamama da yapılan yanlış 
analizlerin sebepleri arasındaydı. 

Toplumlar üzerine yapılan gözlemler, bahse konu ana-
lizlerin birçok noktada yanlış olduğunu ve modernleşme 
ile küreselleşmenin her hususta her yerde paralel olgu-
lara sebep olmadığını göstermiştir. Buradaki konu açısın-
dan önemli olan, modernleşme ve küreselleşme süreçleri 
ilerledikçe bireylerin hayatında dinin rolünün yok olma-
dığını tespit etmektir. Bu, modernleşme ve küreselleşme 
süreçlerinin, bireylerin hayatındaki dinin yerini etkile-
mediği, bazılarının bu süreçlerin etkisiyle sekülerleşme-
diği anlamını taşımamaktadır. Başta Avrupa olmak üzere 

ve bu kavramları farklı anlamlarda kullananlar olmuştur. Diğer 
yandan bu iki kavramın tamamen aynı anlamda kullanıldığına, 
sözlüklerde birinin diğeriyle açıklandığına ve bu kavramlardan 
birinin diğeriyle tercüme edildiğine de rastlanır. Bu yüzden bu 
kavramlarla neyi kastettiğimi bu dipnotta açıklamak istedim. 
“Sekülarizm” kavramını toplumu oluşturan bireylerin, yaşantıla-
rında dine referanstan uzaklaşmaları anlamında, “dünyevileşme-
ye” yakın anlamda kullanıyorum. “Sekülarizm” kavramıyla din-
siyaset ilişkisi hakkında bir görüş ifade etmeye veya ima etmeye 
çalışmıyorum. Burada değinilmeyecek olan “laiklik” kavramını 
ise devletin dine referansı olmaması anlamında kullanıyorum. 



61

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

birçok bölgede bu sonuç gözlemlenmiştir.42 Bunun bazı 
sebeplerine buraya kadar yapılan analizlerde de dikkat 
çekildi. Fakat gittikçe dinin etkisinin yok olacağı ve so-
nunda kalmayacağı şeklindeki tahminlerin hatalı oldu-
ğunu mevcut toplumların analizi göstermektedir. Sosyolog 
Berger (1929-2017), 20. yüzyılın ilk yarısındaki analiz-
lerinde kendisinin de sekülerleşme teorilerini benimse-
diğini fakat birçok sosyolog gibi bu analizlerin yanlış 
olduğunun farkına vardığını, dünyadaki toplumların in-
celenmesinin masabaşı analizlerin yanlış olduğunu gös-
terdiğini ve dünyanın önemli bir bölümünde, bu teorilerle 
öngörülenin aksine, insanların hayatında dinin önemli 
bir rol oynamaya devam ettiğinin ortaya çıktığını söyle-
mektedir. Berger, mevcut dünya toplumları üzerine ya-
pılan gözlemsel araştırmaların, dinin hayattaki rolünün 
yok olmadığını ve “çoğulcu” (pluralist) bir dönemde ya-
şadığımızı gösterdiğini ifade etmektedir.43

Buraya kadar kısaca değindiğim bazı unsurlar çoğul-
culuğun nasıl ortaya çıktığını ve yayıldığını kısmen açık-
lamaktadır: Bilimsel devrim yeni teknolojik buluşlara, bu 
ise sanayi devrimine yol açtı, bu süreçte oluşan yeni iş 
imkanları sonucunda kırsaldan şehre geçiş yaşandı. Mo-
dern dönemin şehirleri birçok farklı dilin, etnik grubun, 
dini inancın, ekonomik sınıfın bir araya geldiği, kırsal 

42	 Ronald Inglehart, Modernization and Postmodernization, 
Princeton University Press, 1997; Pippa Norris, Ronald Ingle-
hart, Sacred and Secular, Cambridge University Press, 2007.

43	 Peter Berger, The Many Altars of Modernity, De Gruyter, 
2014.



62

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

alana nazaran farklı olanla ve ötekiyle daha çok karşıla-
şılan alanlar oldu. Süper mobilizasyonla ortamların du-
rağanlığı değişti, bireyler, doğdukları anda etkileştikleri 
çevreden çok farklı çevrelere girdiler, çok farklı insan-
larla çok farklı pozisyonlarda bir araya geldiler. Tekno-
lojinin önce sunduğu sonra yaygınlaştırdığı trenler, ara-
balar, uçaklar gibi yeni teknolojik araçlarla gerek ticaret 
gerek turizm gibi sebeplerle farklı olanlar birbirleriyle 
daha çok buluştu. Çoğulculuğun derecesinin artmasında 
ise modern medyanın ve de özellikle ekranlı hayatların 
çok büyük etkisi oldu. Evlere giren ve gün boyu bireylere 
eşlik eden ekranlarla, dünyanın dört bir tarafındaki fikir-
lerle, kültürlerle ve insanlarla tarihin hiçbir döneminde 
benzeri olmayan kolaylıkta ve yoğunlukta karşılaşıldı. 

Farklı kültürleri ve dini inançları benimseyenler, yay-
gın ve mecburi eğitimin gerçekleştiği kurumlarda, işyer-
lerinde, kafelerde ve kamusal alanın birçok noktasında 
bir arada olmaya başladılar. Hatta aynı ailenin içinde 
bile farklı dini inançların ve farklı kültürel tercihlerin bir 
arada olması rastlanan bir olgu oldu. Mesela, şu anda bir 
benzerine rastlamak mümkün olsa da şöyle bir aileyi bir 
asır önce hayal etmek çok zor olurdu: Baba, geleneksel 
Hristiyan dininin Katolik mezhebinin takipçisi bir aile-
den gelmesine karşı internet üzerinden iletişim kurduğu 
Pentekostal Hristiyan bir kiliseye bağlandı ve futbol ha-
yatında çok önemli bir yer tutuyor. Anne Uzakdoğu kö-
kenli New Age bir tarikata bağlı, gurusu hayatını yönlen-
diriyor ve Michael Jackson’a hayran bir fan. Kız çocuk, 



63

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

sosyal medyadan arkadaş olduğu erkek arkadaşının et-
kisiyle Müslüman oldu ve vücut geliştirmeyle ilgileniyor. 
Erkek çocuk din konusu üzerinde hayatında hiç düşün-
memiş, Güney Koreli müzik grupları ve bilgisayar oyun-
larıyla vaktinin çoğunu dolduruyor… Çoğulculuğun ya-
şandığı alanlar artık aynı ülke, aynı şehir, aynı mahalle, 
aynı apartman olmanın da ötesine geçerek aynı aile ol-
maya başladı. Bir bireyin, hayat sürecinin içinde oldukça 
farklı kültürlerin etki alanına girdiğine, hatta dinle ilgili 
köklü değişiklikleri birkaç defa yaşadığına tanık olmak 
artık şaşırtıcı değil. Birçok bölgenin yerel unsurları ek-
ranlar üzerinden artık dünyanın uzak köşelerini etkile-
meye başlamış olsa da kültürlerin birbirini eşit oranda 
etkilemediğine de dikkat etmeliyiz. Modernleşme ve kü-
reselleşmeye yol açan teknolojileri icat eden ve yaygın-
laştıran Batı dünyası merkezli fikri ve kültürel unsurla-
rın etkilerinin yüksek olduğunu tespit etmek önemlidir. 

Modernleşme ve küreselleşme süreçlerinden önce in-
sanlar, birçok konudaki bilgilerini ve hayat görüşlerini, 
yaşadıkları aile ile mahallede ediniyorlardı ve yaşamları 
boyunca çok az kişi bunları ciddi şekilde sorguluyordu. 
Modernleşme sürecinde modern devletin ve mecburi eği-
timin ortaya çıkmasıyla, Althusser’in “devletin ideolojik 
aygıtları” olarak isimlendirdiği eğitim kurumları, aile ve 
mahalleden rol çalarak bireylerin zihnini şekillendirmeye 
başladı.44 Bilginin ve kültürlerin küreselleşmesine sebep 

44	 Louis Althusser, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, Çev: 
Alp Tümertekin, İthaki, 2003.



64

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

olan ekranlı hayatlarla ise ekranlar, hem eğitim kurum-
larından (dolayısıyla devletten) hem de aile ile mahalle-
den rol çaldı. Birçok kişinin zihni ve kimliği, çok uzun 
süre karşısında vakit geçirilen ekranlardan yüksek dere-
cede etkilenmeye başladı. Ekranlar, her dinin ve ateizm 
gibi her türlü dünya görüşünün, hem fikirlerinin hem de 
eleştirilerinin taşıyıcısı durumuna geldiler. 

Bundan 200 yıl önce Polonya’da, İran’da veya Japonya’da 
doğan bireyleri ele alalım. Bunların çocuk yaşta edindik-
leri dini inançlarıyla veya hayat görüşleriyle karşıt olan 
fikirlerle hayatları boyunca ne oranda karşılaşabilecek-
lerini düşünelim. Öte yandan bugün yine aynı ülkelerde 
doğmuş bireyleri ele alalım. Bu kişiler, internette ve sos-
yal medyada inançlarıyla veya hayat görüşleriyle ilgili bir 
araştırmaya girse, muhtemelen tek bir günde büyük de-
delerinin ve büyük ninelerinin hayatları boyunca karşı-
laştığından çok daha fazla farklı fikirle ve inanç eleştiri-
siyle karşılaşacaklardır. Bu karşılaşma bazen internetten 
ulaşılan kitap veya makaleler üzerinden, bazen seyredi-
len film veya diziler üzerinden, bazen bir görüşe ikna 
etmek için oluşturulmuş videolar üzerinden, bazen bil-
gisayar oyunlarının kurguları üzerinden olabilmektedir. 
Ekranların çok çeşitli sunumlarla farklı dini inançları, 
farklı dünya görüşlerini ve farklı kültürleri taşıması gü-
nümüzde bir inancın, aileyi ve mahalleyi taklit ederek 
devam ettirilmesini çok zorlaştırmıştır.  

Bu süreçlerin etkisiyle birlikte, bir dini inancı veya hayat 
görüşünü temellendirerek, ölçerek biçerek, karşılaştırarak 



65

MODERNLEŞME VE KÜRESELLEŞMENİN ŞEKİLLENDİRDİĞİ ZİHİNLER

benimsemenin öneminin arttığı kanaatindeyim. Bu, el-
bette insanların çoğunun inançlarını ciddi bir değerlen-
dirme yaparak bir zemine oturttukları anlamına gelme-
mektedir. Fakat bu kadar farklı fikirle, bu kadar kolay, 
tarihin hiçbir döneminde karşılaşılmadığını unutmaya-
lım. Böylece bir inancın benimsenmesinde taklidin önemi 
azaldı, rasyonel temellendirmenin ve başarılı sunumun 
önemi arttı. Bunun yanında, tam aksi yönde bir eğilimi 
besleyen bir gelişme olarak, daha önce değinildiği gibi 
hayatı KPH merkezli kurma ideali de oldukça geniş bir 
kitle tarafından benimsendi. Bu ise ironik bir duruma 
sebep olmaktadır: KPH merkezli idealler “carpe diem” 
(günü yakala) gibi sloganlarla kendini göstermekte, KPH 
idealleri boşa çıkar endişesiyle ölüme doğru giden bir ha-
yat yaşadığımız gerçeği göz önünde bulundurulmaktan 
kaçınılmakta ve irrasyonel bir pozisyon benimsenmek-
tedir. Dini inanç ve hayat görüşü hususunda farklı fikir-
lerle yoğun olarak karşılaşma rasyonel temellendirmenin 
önemini arttırırken, birçok birey KPH ile ilgili hedefler 
zarar görür endişesiyle ölüme doğru gittiği gerçeğini bir 
kenara bırakarak hayatının yönünü belirlemek gibi irras-
yonel bir pozisyonda karar kılmaktadır. 

Oysa modernleşme ve küreselleşmeyle ilgili ortaya 
çıkan hiçbir yeni durum, ölüme doğru giden bir hayat 
yaşadığımız gerçeğinde en ufak bir değişiklik yapma-
mıştır. Teknolojinin imkanlarıyla yaşam süreleri ne ka-
dar uzarsa uzasın, bu dünyadaki hayatımızın karan-
lıkta yanıp sönen bir flaş kadar kısa olduğu gerçeği de 



66

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

değişmemiştir. İçinde olduğumuz çağın sunduğu birçok 
parıltı ve birçok marketing yöntemi, tarihin hiçbir dö-
neminde olmadığı ölçüde anı yaşamaya ve KPH ideal-
lerine yönelmeye teşvik ediyor olabilir. Ama dünyanın 
bu yeni ortamına karşı “Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” 
sorusunun, Yaratıcımızın bizden bir isteği olup olmadı-
ğını ve ölüm gerçeğini göz önünde bulundurarak cevap-
lamamız gerekli en önemli soru olduğu gerçeğinde en 
küçük bir değişiklik olmamıştır.



67

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

•

Normal her birey, yaratılışı gereği mutlu olmak ister. 
Herkes mutlu olmaya çabalasa ve fıtratımızın bir 

parçası olan mutluluk arzumuz çok açık olsa da “mut-
luluk” kavramının nasıl anlaşılması gerektiği hakkında 
farklı görüşleri içeren oldukça geniş bir felsefe literatürü 
mevcuttur. Bazı felsefeciler “mutluluk” (happiness) ile 
“iyi olma” (well-being) kavramlarını farklı anlamlarda 
kullanmış olsalar da, birçokları bu kavramları aynı veya 
çok yakın anlamlarda kullanmışlardır. Bu konudaki farklı 
sınıflandırmalar içinden Parfit’in (1942-2017) üçlü ay-
rımı ön plana çıkmıştır. Bu üçlü ayrıma göre “iyi olma” 
ve bu anlamda “mutluluk”; 1-hazcı teorilerle, 2-arzu te-
orileriyle ve 3-objektif liste teorileriyle anlaşılabilir.45 Bu 
üçlü sınıflama kendi içinde alt sınıflamalara da sahiptir.

Hazcı teoriler, kişiyi mutlu kılmanın formülünü ha-
yattan mümkün olduğunca çok haz almaya ve mümkün 
olduğunca az acı çekmeye bağlar ve kişi için en yüksek 
iyinin bu olduğunu söyler. Bu yaklaşımı ileri sürenler, 
haz alınan zamanın uzunluğunun ve hazzın derecesi-
nin önemli olduğunu vurgulamışlardır. Mill (1806-1873) 

45	 Derek Parfit, Reasons and Persons, Clarendon Press, 1984.



68

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

“Tatmin olmamış bir insan olmak tatmin olmuş bir do-
muz olmaktan iyidir; tatmin olmamış bir Sokrates tatmin 
olmuş bir aptaldan iyidir”46 diyerek, öncekilere ilaveten 
hazzın kalitesinin de önemli olduğuna vurgu yapmıştır. 
Mill’in bu yaklaşımıyla, hazcı yaklaşımdaki bir eksikliği 
mi kapadığı yoksa bu yaklaşımın dışına mı çıktığı (ben 
dışına çıktığı kanaatindeyim), burada girmeyeceğim bir 
tartışma konusudur. 

Mutluluk için sadece kişinin zihin durumlarının 
önemli olduğunu söyleyen hazcı yaklaşımlara karşı ge-
tirilen önemli bir eleştiride Nozick’in (1938-2002) “de-
neyim makinesi” (experience machine) olarak anılan dü-
şünce deneyine atıf yapılır:47 Hazcılığı savunan kişiye, 
her istediği mutluluğu hayalen yaşatacak fakat bunları 
gerçek zannedeceği bir makinede bütün hayatını geçir-
mek isteyip istemeyeceği sorulur. Örneğin bu makinede 
ünlü bir müzisyen olma, her türlü su sporu, sevdikleriyle 
vakit geçirme gibi istediği her durumu hayalen yaşayıp 
bunlardan en üst seviyede haz alacağını düşünmesi iste-
nir. Burada hazzın süresinin uzunluğu, derecesinin yük-
sekliği, içeriğinin kalitesi gibi unsurlar karşılanmakta 
fakat haz alınan objelerin gerçekliği bulunmamaktadır: 
Makinedeki kişi, kitlelerin kendisini çok iyi bir müzis-
yen olarak takdir ettiğini, jet skiyle denizde olduğunu, 
sevdikleriyle kucaklaştığını sanmaktadır ama bunlar sa-
dece hayalen vardır. Şahsen ben, hazzı çok daha az olan 

46	 John Stuart Mill, Utilitarianism, Coventry House Publishing, 
2017.

47	 Robert Nozick, Anarchy, State and Utopia, Basic Books, 2003.



69

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

gerçek ve anlamlı bir hayatı, hazzın daha çok olduğu de-
neyim makinesindeki sahte ve anlamsız bir hayata tercih 
ederim. Nitekim bu düşünce deneyinin sorulduğu kişile-
rin çoğunluğunun cevabı da benimki gibidir. 

Hazcı teorilerdeki buna benzer sorunları bazı felsefe-
ciler arzu teorileriyle kapamaya çalışmışlardır. Bunlara 
göre bir insanın arzusu, jet skiyle denizde olmak veya 
sevdikleriyle kucaklaşmaktır; yoksa jet skiyle denizde 
olma veya sevdikleriyle kucaklaşma illüzyonundan haz 
almak değildir. Kişi için önemli olanın arzularının tat-
mini olduğunu söyleyen bu yaklaşım, deneyim makine-
sinden hareketle yapılan eleştirinin etrafından dolanabi-
lir ama başka güçlüklerle yüz yüzedir. Örneğin annesi 
gece kulübüne gitmesine izin vermediği için silahı ba-
şına dayayıp intihar eden bir gencin ölme arzusu silahın 
ateşlenmesiyle yerine gelir ama bunun onun mutluluğunu 
sağlayacağını veya onun iyiliğine olduğunu söyleyeme-
yiz. Buna karşı arzu teorilerinin bütün hayatı göz önünde 
bulunduran versiyonları ileri sürülebilir. O zaman ise 
Parfit’in dikkat çektiği “bağımlılık” (addiction) sorunu 
gibi örnekler karşımıza çıkar: Tüm hayatı boyunca, yük-
sek oranda bağımlılık yapan bir uyuşturucu alarak süren 
arzusunu tatmin eden birini düşünelim. Bu kişinin, ha-
yatı boyunca arzuları tatmin olacak olsa da böylesi bir 
hayatı kim idealleştirebilir?48 Bu tip örnekler bize, ar-
zuların tatmini üzerine kurulan ideal bir hayat olama-

48	 Roger Crisp, “Well-Being”, Ed: Edward N. Zalta, The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy, Winter 2021. 



70

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

yacağını göstermektedir. Zira insanların yanlış objeleri 
arzulaması mümkündür. Toplumun inşa ettiği kültürün, 
bireyin ailesiyle etkileşiminin veya özel psikolojik duru-
munun neticesinde oluşan ama tatmin edilmemesi gerekli 
arzuların olması pekala mümkündür.49 Uyuşturucuyla ge-
çen bir hayatı veya banka soyarak zengin olunacak bir 
hayatı arzulayanların olması mümkündür. Ama böylesi 
hayatların “arzular tatmin ediliyor” diye yaşanması ge-
rekli hayatlar olduğunu söyleyemeyiz.

Elbette hazlardan uzak veya arzuların gerçekleşme-
diği bir hayatı idealize etmek son derece saçmadır. Fakat 
bolca haz alınan ve tüm arzuların gerçekleştiği hayatlar 
da anlamdan, iyiden, gerçekten uzak olabilir. Bu yüzden 
haz veya arzu merkezli mutluluk anlayışları, hayatın na-
sıl yaşanması gerektiğini belirleyemez. “Mutluluk” kav-
ramının haz almak veya arzuların gerçekleşmesi olarak 
anlamlandırılması durumunda, mutluluğun yaşam ama-
cımızı belirleyemeyeceğini söylemek zorundayız. Bunun 
yanında Aristo ve takipçilerinin de anladığı gibi “mut-
luluk” (eudaimonia) kavramı; bir bireyin kapasitesini 

49	 Doğuştan sahip olunan arzularla dış dünyayla temastan kaynak-
lanan arzuları ayırmak gerekir. Mutluluk, anlam, sevgiyle ilgili 
arzularımız doğuştan gelen yani fıtratımızda var olan doğal ve 
temel arzulara örnektir. Bu arzuların tatmin olmaması her birey 
için ciddi sorundur. Fıtratla uyumun, hayata yön vermekte önem-
li rolü olduğu kanaatindeyim. Diğer yandan spor araba, uyuştu-
rucu, futbol gibi iyi veya kötü olarak nitelenebilecek objelerle 
ilgili birçok yapay arzumuz, doğrudan doğuştan sahip olduğu-
muz yapıdan (fıtratımızdan) kaynaklanmamaktadır. Bunlar dış 
dünyayla etkileşim neticesinde oluşur ve bunların tatminindeki 
eksiklik öncekiler gibi soruna yol açmaz.



71

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

gerçekleştirmesi, erdemli eylemlerde bulunması gibi sub-
jektif psikolojik durumlarından bağımsız çok daha geniş 
bir anlamda kullanılıyorsa, o zaman mutluluk arayışının 
hayatın yönünün belirlenmesindeki önemini kabul ede-
biliriz. “Mutluluk” bu tanıma göre hazla veya arzuların 
gerçekleşmesiyle eşitlenemez. Nitekim objektif liste te-
orilerini savunanlar da böyle bir yolu benimsemişlerdir. 

Objektif liste teorilerini savunanlara göre bireyleri, 
düşündüklerinden ve hedeflediklerinden bağımsız olarak, 
elde ettiklerinde mutlu eden unsurlar vardır. Bunları sağ-
lıklı olmak, yakın arkadaşlara sahip olmak, bilgi sahibi 
olmak, kabiliyetleri geliştirmek şeklinde listeleyenler var-
dır. Maslow (1908-1970) tarafından ortaya atılan ve sonra 
birçok psikoloğun ilave önerilerde bulunduğu “ihtiyaçlar 
hiyerarşisinden” (hierarchy of needs) hareketle liste oluş-
turanlar da oldu. Bu sınıflamaya göre fizyolojik ihtiyaç-
lar (yeme, içme vb.), güvenlik, sevgi-aidiyet, saygınlık 
ve kendini gerçekleştirme insanların bedensel ve ruhsal 
ihtiyaçlarıdır ve mutlulukla ilgili objektif bir liste bunlar 
merkezinde oluşturulabilir. Objektif liste teorilerinin dü-
zenlenmesinde kriterin ne olacağı, bu listeye nelerin da-
hil olup nelerin olmayacağı bu teoriyle ilgili karşılaşılan 
sorun olmuştur. Örneğin bazı insanlar için arkadaş sa-
hibi olmak çok önemli olabilmekte, bazıları ise insanlarla 
az etkileşimin olduğu yalnız bir hayatı tercih etmekte ve 
böyle bir hayatta daha üretken olduklarını ifade etmek-
tedirler. Bu örneğe benzer şekilde, bu liste için önerilen 
birçok unsur hakkında farklı görüşler ifade edilmiştir. 



72

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Savunduğum mutluluk anlayışı eğer Parfit’in üçlü sınıf-
lamasından birine sokulacaksa herhalde “objektif liste te-
orisi” en uygun yer olur. Fakat bu kitap boyunca söyle-
nenler göz önünde bulundurulduğunda, hazcı ve arzucu 
teoriler gibi Maslow’un ihtiyaçlar hiyerarşisiyle sınırlı bir 
“objektif listenin” de hayatın amacı olacak bir mutluluk 
kavramı için yetersiz olduğu görülecektir. 

Bu kitapta, “mutluluk kavramını şu anlamda kullan-
malıyız” gibi bir iddia ortaya koymuyorum. Amacım ki-
şilerin dili kullanma tarzlarında değişiklik yapmak değil. 
Ancak anlam, iyi, gerçek, güzel gibi ruhumuzun arayış-
larından kopartılacak bir mutluluk arayışının bu haya-
tın amacı olamayacağını göstermeye çalışıyorum. O za-
man, hayatın hedefinin “mutluluk” olduğu söylenecekse 
önümüzde iki seçenek durmaktadır. Birincisi “mutluluk” 
ifadesini, bu kitabın önümüzdeki başlıklarında teker te-
ker ele alınacak anlam, iyi, gerçek, güzel gibi unsurları 
kapsayacak ve hayatın bütününü göz önünde bulundu-
racak şekilde, oldukça geniş anlamlı bir kavram olarak 
kullanmak. İkincisi bu kavramı “hoşnut olunan zihin du-
rumları” gibi daha dar bir anlamda kullanmak ve ancak 
kendisi dışındaki önümüzdeki başlıklarda ele alınacak 
anlam, iyi, gerçek, güzel gibi unsurlarla birleşmek kay-
dıyla hayatın hedeflerinden biri olabileceğini söylemek. 
Sonuçta mutluluk kavramı, ya geniş anlamda kullanıl-
mak ya da geniş bir çerçevenin altkümesi olarak kulla-
nılmak suretiyle insanın hayatını şekillendirmesi gerek-
tiği hedefini veya hedeflerinden birini ifade eder.



73

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

Birkaç basit düşünce deneyi, mutluluk arayışının, ne-
den bu kitapta ele alınan diğer arayışlarla beraber geniş 
bir çerçeve içinde ele alınması gerektiğini anlamamızı 
sağlayacaktır. Söylemek istediğimin daha iyi kavran-
ması için aşağıdaki düşünce deneylerinde “mutluluğu” 
dar anlamı olan “hoşnut olunan zihin durumları” ma-
nasında kullandım. Bu düşünce deneyleriyle, bu kitap 
boyunca dikkat çekildiği gibi, ruhumuzun mutluluk ve 
diğer çığlıklarının herhangi birinin bile karşılığını bul-
mamasının bizim için ciddi sorun oluşturacağını da gös-
termeye çalışacağım.

İlk olarak ruhun arayışlarının tamamının karşılandığı 
ancak mutluluğun eksik olduğu bir hayata odaklanalım. 
Anlamlı içerikle dolu, sevip sevildiğimiz, iyiliğin gerçek-
leştiği, gerçekliğin ve güzelliğin mevcut olduğu, sürekli 
devam eden bir hayatı yaşadığımızı ama bu hayatta sü-
rekli mutsuz olduğumuzu düşünelim. Böylesi bir hayat, 
bedenin Cennetteki gibi anlam, sevgi, iyilik, güzellik-
lerle dolu gerçek ve sürekli bir hayatın içindeyken ruhun 
Cehennemdeki gibi mutsuz olarak yaşaması olarak hayal 
edilebilir. Diğer tüm unsurların olduğu ama mutluluğun 
olmadığı bu hayatta bizim için büyük eksiklik olacaktır. 

İkinci olarak diğer unsurların tam olup sadece an-
lamın olmadığı bir hayatı hayal edelim. Sürekli kendi-
mizi mutlu hissettiğimiz, sevgiyle, iyilikle, gerçekle ve 
güzellikle ilgili bir eksikliğin olmadığı ama güzel bir 
plajda sadece kum tanelerini sayarak geçen anlamsız bir 
hayatı hayal edelim. Diğer tüm unsurların tam olduğu 



74

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ama anlamın olmadığı böyle bir hayatı yaşamak da ber-
bat görünmektedir.

Üçüncü olarak ruhumuzun diğer altı çığlığının cevap-
landığını ve sadece sevgi hissinin karşılanmadığını dü-
şünelim. Zihinsel olarak kendimizi mutlu hissettiğimiz, 
anlamlı uğraşlarımızın olduğu, kötülükten uzak, gerçek, 
güzellikler içerisinde, kesintisi olmayan ama sevginin 
yer almadığı bir hayatı hayal edelim. Sevginin yokluğu 
iki şekilde anlaşılabilir; birincisi böyle bir hissin hiç ol-
maması, ikincisi ve daha kötüsü sevginin tersi olan nef-
retin var olması. Varlığa, yakınlarımıza ve en önemlisi 
her şeyi Yaratana karşı içimizde bir sevgi hissi olmadı-
ğını, daha da fenası bunlara karşı nefret hissine sahip ol-
duğumuzu hayal edelim. Ayrıca ötekine sevgi hissetme-
memizden belki de daha kötüsü ötekinin bizden nefret 
etmesidir. Yakınlarımızın bizi sevmediğini hatta daha 
da korkuncu nefret ettiğini düşünelim. Adeta Yaratıcı-
nın, Cennetteki her şeyi verip de sevgiyi vermediği bir 
hayat. Ele alınan her unsur tam olsaydı bile sevginin ol-
madığı bir hayat ne kadar da korkunç olurdu!

Dördüncü olarak bu kitapta ele alınan ruhumuzun 
tüm çığlıklarının cevaplandığını fakat sadece iyilik un-
surunun gerçekleşmediğini düşünelim. Zihinsel olarak 
kendimizi mutlu hissettiğimizi, anlamlı eylemlerimizin 
olduğu bir hayatı yaşadığımızı, sevdiğimiz ve sevildiği-
miz bir ortamımızın olduğunu, gerçek ve güzellikle ilgili 
bir sorunumuzun olmadığını, bu durumun sürekli oldu-
ğunu fakat böylesine arzu edilir unsurlara sahipken, her 



75

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

günün belli bir vaktinde masum insanlara işkence ederek 
yaşadığımızı düşünelim. İyiliğin eksik olduğu, kötülüğü 
sürekli yaşadığımız böylesi bir hayattaki eksikliği hepi-
mizin iliklerimizde hissedebileceğimiz kanaatindeyim.

Beşinci olarak ele alınan tüm unsurlar tamken ger-
çeklik unsurunun olmadığı bir hayatı ele alalım. Bunun 
için “kavanozda beyin” (brain in a vat) düşünce dene-
yinden faydalanabiliriz.50 Beynimizin çıkartılıp bir ka-
vanoza koyulduğunu ve burada istediğimiz her deneyi-
min bize yaşatıldığını düşünelim. Bu kavanozun içinde; 
zihinsel olarak hep mutluluğu hissettiğimizi, hayali var-
lıkları sevdiğimizi, hayali güzellikleri algıladığımızı, 
bunların yanında anlamlı işler yaptığımız, sevildiğimiz, 
iyilik yaptığımız illüzyonlarına sahip bir şekilde sürekli 
yaşadığımızı hayal edelim. Gerçekliğin olmadığı böy-
lesi bir durumdan fıtratımıza içkin gerçeklik arzumuz-
dan dolayı iğreneceğimiz kanaatindeyim.

Altıncı olarak diğer tüm unsurlar tamken güzelliğin 
eksik olduğunu hayal edelim. Kendimizin ve sevdikle-
rimizin bedeninin, yaşadığımız mekanın, dinlediğimiz 
müziğin estetik açıdan olabilecek en berbat şekilde ol-
duğunu düşünelim. Örneğin kendimizin ve yakınlarımı-
zın, derimiz komple yanmış bir görüntüde olduğumuzu 
hayal edelim. Bu durumun, aldığımız bir hapın etkisiyle 
mutluluğumuza engel olmadığını, ruhumuzun diğer ara-
yışlarının tatminine zarar vermediğini farz edelim. Geri 

50	 Ed: Sanford C. Goldberg, The Brain in a Vat, Cambridge Uni-
versity Press, 2016.



76

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

kalan her unsur tam olsa da güzelliğin eksik olmasın-
dan dolayı da ruhumuz önemli bir eksiklik hissedecektir.

Yedinci olarak yukarda ele alınan altı unsurun kar-
şılandığı bir hayatımızın olduğunu fakat bu hayatın sa-
dece bir gün süreceğini hayal edelim. Böylesine bir za-
mansal kısalığın olduğu hayat; mutluluğun, anlamın, 
sevginin, iyiliğin, gerçeğin ve güzelliğin harika birlik-
teliğine rağmen hiç de arzu edilmez. Anlaşılıyor ki ru-
humuzun tüm bu çığlıklarının karşılanacağı süre bizim 
için çok önemlidir. Sorunun, hayatı sadece bir gün ka-
dar kısa bir süre olarak hayal etmemiz olduğunu söyle-
yeceklere karşı bahsettiğimiz altı unsuru da tamamen 
tatmin edilmiş, oldukça uzun olan ancak sürekli olma-
yan bir hayatı da hayal edelim. Bu hayat ne kadar uzun 
olursa olsun, sonu olacaktır ve mutluluğun anlamla, sev-
giyle, iyilikle, gerçekle, güzellikle buluştuğu bu muhte-
şem hayat, sonu geldiğinde bir daha var olmamak üzere 
yok olacaktır. Bu bitiş noktasına gelindiğinde, geçmişte 
olan, yoklukta kaybolacağı için, geçmişte muhteşem bir 
hayat yaşamış olmakla berbat bir hayat yaşamış olmak 
arasında fark kalmayacaktır. Üstelik bitecek olan ne ka-
dar muhteşemse, onun bir son noktada bitmesinin oluş-
turacağı üzüntü daha da büyük olur. Bu son noktada, 
mutluluk yok olacağı gibi ruhun ele alınan diğer arayış-
larının tatmini de yok olacaktır. Kısacası mutluluğu ve 
ele alınan diğer unsurları isteyen fıtratımız için bu unsur-
ların mevcut olduğu hayatın sürekliliği de çok önemlidir. 



77

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

Bu basit düşünce deneyleri, mutluluğun ruhumuzun 
diğer arayışlarıyla birleşmesinin bizim için ne kadar 
önemli olduğunu göstermektedir. Bu yedi çığlıktan her-
hangi birinin bile karşılanmaması ruhumuzda büyük bir 
eksikliğe sebebiyet verir. Eğer ruhun tüm bu arayışları-
nın cevaplanması mümkünse, böylesi bir ideal çerçeve-
sinde hayatımızı yaşamaya çalışmalıyız. Ancak bize Ha-
yatı Veren ile beraber bu hayatı düşünürsek ruhumuzun 
bu arayışlarının karşılanmasının mümkün olduğunu idrak 
ederiz. Hayatı Veren, benliğimizi (fıtratımızı) bu arayış-
larla donatmıştır. Bunları ise ancak Kendisiyle bağlantı-
ları kurulursa rasyonel temele kavuşacak ve karşılana-
bilecek şekilde var etmiştir. Önümüzdeki sayfalarda, söz 
konusu her bir arayışın rasyonel temele kavuşmasında ve 
karşılanmasında Allah’ın neden önemli olduğunu göster-
meye çalışacağım. Ruhun arayışlarının karşılanmasının 
tek imkanı, hayatı veren Allah’ın merkezde olduğu bir 
yaşamı benimsemektir. İçinde bulunduğumuz dönemde 
ise Allah’ı dikkate almadan mutluluğu, dünya hayatıyla 
sınırlı hazlara ve arzuların karşılanmasına indirgeme ve 
dar bir çerçevede hayatın tek hedefi kılma eğilimi yay-
gındır. Burada “Allah’ı dikkate almadan” ve “dünya ha-
yatıyla sınırlı” vurguları önemlidir. Nitekim Allah’a ve 
ahiret gününe inanarak “teist hazcılığı” (theist hedonism) 
savunanlar da vardır. Buna göre Allah insanları haz al-
maları için yaratmıştır ve bu amaç ancak sürekli ahiret 



78

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

hayatında gerçekleşebilir.51 Sorun hazların tatminini ar-
zulamak değildir fakat bu dünyayla sınırlı “haz tatmi-
nini” Allah’ın yerine hayatın merkezine koyup ilahlaş-
tırmaktır. Kuran’ın dikkat çektiği “arzuları ilah edinme” 
olgusunun, insanlık tarihinde en yaygın olduğu dönemin 
içinde yaşadığımız rahatlıkla söylenebilir:

25-Furkan Suresi 43: Arzularını (hevasını) ilah edi-
neni gördün mü?

Günümüzde birçok insanın davranışlarını analiz et-
tiğimizde (bunların içinde Allah’a ve ahirete inandığını 
ifade edenler de vardır), arzuların nasıl “ilah edinildi-
ğini” görüyoruz: Birçok kişinin, hayatlarını üzerine kur-
dukları yegane hedef haz almak ve arzuların tatminidir. 
Bunun sonucunda ise Hayatı Veren’le bağ kurarak ha-
yatı tasarlama, yerini haz elde etmeyi hedefleyerek ha-
yatı tasarlamaya bırakmaktadır. Hayatı, Hayatı Veren’den 
kopararak planlamak mümkün mü? Varlığımızı ve her 
şeyimizi veren Allah yerine haz merkezli mutluluk an-
layışı üzerine hayatı kurmak arzuları/hevayı “ilah edin-
mek” değil de nedir?

Allah’a ve ahirete inancın, hazların ve arzuların kar-
şılanmasına düşman olmayı gerektirdiği gibi bir görüşü 
hiçbir şekilde dile getirmeye çalışmadığımı da özellikle 
belirtmek istiyorum. Hazlara ve arzuların karşılanma-
sına düşmanlık anlamında “çilecilik” (asceticism) teist 

51	 Bu görüşün savunulmasına bir örnek: Stewart  Goetz, “Hedo-
nistic Happiness and Life’s Meaning”, Ed: Joshua W. Seachris 
and Stewart Goetz, God and Meaning, Bloomsbury Academic, 
2016, s. 59-80.



79

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

dinler olarak nitelendirilen Yahudilik, Hristiyanlık ve 
İslam içinde çok azınlık bir görüştür. Bu dinlerin kutsal 
kitapları, hazlara düşman çileli bir hayatı önermeseler de 
hazcılığın, insanı Allah’la bağ kurmaktan saptırıcı po-
tansiyeline karşı uyarırlar. Hazlara düşmanlıkla, hazların 
Allah yerine hayatın merkezine koyulmasına karşı çık-
mak arasındaki büyük farka dikkat edilmelidir. Elbette 
burada yapılmaya çalışılan sadece ikincisidir.

Teist dinlerin, bu dünyada karşılaşılan acılarla baş et-
mek için yani hazcılığın ideali olan hazzı arttırıp acıları 
azaltmak için önemli katkılarda bulunduğunu da belirt-
meliyim. Teist dinlerin, sundukları anlamla kişilerin dep-
resyonla, kaygı bozukluklarıyla, travmalarla baş etmele-
rindeki yardımı önemlidir. Psikoloji alanında bu hususu 
destekleyen birçok çalışma mevcuttur. Elbette bu dinlere 
inanan birçok kişide de depresyon ve kaygı bozuklukları 
gibi sorunlar gözlemlenmektedir. Bu sorunlar sadece ha-
yata bakış açısıyla ilgili değildir, kimi zaman kişilerin 
genetik ve biyolojik yapısı da bunlara yol açabilmekte-
dir. Bununla beraber teist dinlerin psikolojik sorunlarla 
baş etmeye yardımcı olan inançlar sunduğu bir kenara 
not edilmelidir. Bu dinlerin sundukları dünyayı aşan he-
defler (dünya hayatını aşan mutluluk ve anlam olanağı 
gibi), dünyadaki acıları yok etmese de bunlarla baş edil-
mesinde önemli katkı sunmaktadır.52 İlaveten intihar ora-
nının düşürülmesi ve uyuşturucu ile alkol bağımlılığının 

52	 Bu konuya değinen psikoloji kitaplarına bir örnek: Viktor E. 
Frankl, Man’s Search for Meaning, Pimlico, 2004.



80

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

azaltılması gibi kişileri ve yakınlarını mutsuz eden so-
runlarda da teist dinlerin katkısı dikkate değerdir. Ayrıca 
bu dinlerin affı değerli bulması, öfke kontrolünü aşıla-
ması, hasedi eleştirmesi, ümidi övmesi gibi hususların her 
biri, kişileri bu dünyada mutsuz eden unsurlardan koru-
yup daha mutlu kılacak niteliktedir.53 Psikoloji alanındaki 
birçok çalışmada gösterildiği gibi kişilerin mutlu ve sağ-
lıklı olmalarında, dinler sayesinde başka insanlarla kur-
dukları yakın bağların da önemi büyüktür.54 Teist dinle-
rin sinagog, kilise, cami gibi mekanlarda müntesiplerini 
bir araya getirmesi, ayrıca bir ideal çerçevesinde, bir dua 
halkasında veya herhangi bir aktivite sebebiyle münte-
siplerini birleştirip kaynaştırması ve sosyal ağların par-
çası yapması psikolojik açıdan yararlı olan insanlar arası 
bağların kurulmasına katkı sağlamaktadır. Özellikle de 
ölümle hayattan ve sevdiklerinden ayrılmak hususunda 
kişilerin duydukları üzüntüye ve endişeye, ölümden son-
raki hayatı müjdeleyen teist dinlerin katkısının yerini dol-
durabilecek hiçbir şey yoktur.55 

Kısacası teist dinlerin, hazcıların hedefi olan hoş-
nut olunan zihin durumlarının elde edilmesine katkısı 

53	 Kuran’da bu hususların her biriyle ilgili birçok ayet vardır. Bi-
rer örnek: Afla ilgili 7-Araf Suresi 199, öfke kontrolüyle ilgili 
3-Ali İmran Suresi 134, haset etmemeyle ilgili 113-Felak Suresi 
5, ümitle ilgili 15-Hicr Suresi 55. 

54	 Catherine A. Sanderson, Positive Psychology: How to Sustain 
Happiness in Your Life, Unabridged, 2021.

55	 Bu görüşü ifade eden örnek bir metin: Kindi, “Üzüntüyü Yen-
menin Çareleri”, Ed ve Çev: Mahmut Kaya, Felsefe Metinleri, 
Klasik, 2005, s. 58-66.



81

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

önemlidir. Teizmin bu dünyada “haz düşmanı” olmayı 
gerektirdiğini sanmak son derece yanlıştır. Teistler ahi-
rette hazlara sahip olmaktan ümitlidirler ama bu dün-
yadaki hazlara da düşman değildirler; sonuçta Allah’ın 
rızasına aykırı olmamak (hırsızlıkla elde edilen bir şey-
den haz elde etmemek gibi) şartıyla dünyevi hazlar da 
Allah’ın lütuflarıdır. Bir teistin, güneşin ilahlaştırılma-
sına karşı çıkarken güneşe düşmanlık yapmayı aklından 
geçirmediği gibi hazların ilahlaştırılmasına karşı çıkar-
ken haz düşmanlığı yapmaması gerekir. Teistin karşı çık-
ması gereken hazların yaşanması değil hazların hayatın 
en önemli ideali yapılıp Allah’tan daha çok önemsenme-
sidir. Güneş gibi hazlar da Allah’ın insanlara nimetleri-
dir; şükretmek ve minnettar olmak için vesilelerdir. İşin 
doğrusu, teizmin hoşnut olunan zihin durumları anla-
mında mutluluğa katkısı olmasaydı da “Bu hayatı nasıl 
yaşamalıyız?” sorusuna cevabım değişmezdi. Allah mer-
kezli bir hayat yaşamak, bu dünyada hazları arttırıp acı-
lardan korunmaktan çok daha fazlasını ifade etmektedir. 
Bunun yanında teizmin inançları doğrultusunda oluştu-
rulacak bir hayatın haz düşmanlığı veya acı çekmek an-
lamını taşımadığını da, bu konudaki yanlış anlamaları 
önlemek için vurgulamayı önemsiyorum. 

Bu dünyada hazlar yaşamak ve arzuları gerçekleştir-
mekle sınırlı bir mutluluk hedefiyle dünya hayatının rota-
sını çizmek isteyenlerin planlarını boşa çıkaran en önemli 
olgu ölümün kaçınılmaz varlığı ve hızla yaklaşmasıdır. 



82

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Hayatı Veren, bu dünyadaki yolculuğumuza kısa süre 
sonra varacağımız bir ölüm durağı koymuştur. Bu du-
rak, hazların ilahlaştırılmasını irrasyonel kılmaktadır. 
Dünyamızın milyarlarca yıllık ömrüne karşılık, yüz yıl-
lık bir ömür yaşayan için bile ölüm durağı çok yakın-
dır. Bu durakta tüm hazlarından ve tüm sevdiklerinden 
bir daha kavuşamamak üzere ayrılacağına inanan kişi-
nin, gelecekteki bu ayrılığın bilinciyle hazlarına yönel-
mesi durumunda anlık hazları da yok olur. Bir an için 
çok sevdiği bir yemeği, en yakınlarınla beraber, çok gü-
zel bir ortamda yemekte olan birini düşünelim. Bu kişi, 
bahsedilen haz durumundan ölüm noktasına varınca son-
suza dek ayrılacağını düşünse; yakında olan ölüm geldi-
ğinde artık yemekten haz alamayacağını, sevdikleriyle 
bir daha buluşamayacağını, hiçbir güzelliği bir daha gö-
remeyeceğini düşünse ne olur? Ölümü yokluk olarak gö-
renler için ölüm gerçeğinin sürekli farkındalığıyla be-
raber hazları yaşamak ne kadar mümkündür? Hatta bir 
kişi bir şeyden ne kadar çok haz alıyorsa ölümle kaybe-
deceği şey o kadar büyük olacağı için, ölümle beraber 
düşünüldüğünde o haz nesnesi o kadar büyük acı ver-
mez mi (haz kaybolmaz mı)? Buna “hazcının kabusu” 
diyorum. Bunu, ne kadar yüksekten düşülürse o kadar 
zarar görülmesine benzetebiliriz; hazcı düşeceğini kesin 
bilip de daha yükseğe tırmanmaya çalışan kimse gibi-
dir. Hazzın sürekliliğiyle ilgili ruhun isteğine karşı ölü-
mün sürekliliği çok yakında bozacak olması ve hazzın 
derecesi arttıkça hazzı kaybedecek olmayla ilgili kaybın 



83

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

büyüklüğünün artması, ölümü görmezden gelerek ken-
disini kandıramayan için bu kabusun ortaya çıkmasını 
kaçınılmaz kılar. 

“Hazcının kabusu”, haz odaklı yaşayan bir kişinin, 
dünya hayatı hakkında tutarlı (gerçekçi) bir görüş ile haz-
cılık (veya arzuların karşılanması) anlamında mutluluğu 
birleştirmesini imkansız kılar. Hayatın merkezine konu-
lacak hazcı bir yaklaşım, ölüm durağına doğru ilerledi-
ğimiz olgusunu görmezden gelen (hayat hakkında ger-
çekçi bir bakıştan vazgeçen, kendini kandıran) zihinsel 
bir duruma ihtiyaç duymaktadır. Modern dönemde me-
zarlıkların şehir dışına çıkarılmasının bir nedeni yeni 
büyük şehirlerin planlamasıyla ilgili ihtiyaçlar olabilir, 
peki diğer bir neden hazlara karşı tehdit olan mezarlık-
ların hatırlattığı ölümü görmezden gelmek değil midir? 
Nitekim uzak galaksilerin yapısını, atom-altı dünyayı ve 
binlerce yıl önce yaşayan insanların hayatının sırlarını 
çözmeye çalışan modern dönemin birçok insanı, her bil-
giye açık olunması gerektiğini, her konuda derin düşü-
nülmesi gerektiğini söyler. Bu konuda elbette haklıdır-
lar ama sonra bir bakarsınız aynı kişiler, hayatın ölüme 
doğru ilerlediği gerçeğine gözlerini kapamış, hatta baş-
kalarının da böyle yapmasını tavsiye ediyorlar. Oysa her 
konuda derinlemesine düşünmeyi yüceltenlerin, hayatın 
kendisi üzerine derinlemesine düşünmeleri ve değerlen-
dirmelerinde ölüm olgusunu göz önünde bulundurma-
ları gerekmez mi? 



84

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Mutluluğu tutarlılıkla birleştirmenin (“hazcının ka-
busundan” kendimizi kandırmadan kurtulmanın) yegane 
yolu, bu hayatı verdiği gibi ölümden sonra da hayatı-
mızı devam ettirmeye kudreti yeten ve bunu müjdeleyen 
Allah’ın, mesajına kulak verip hayatın yönünü bu mesaj 
doğrultusunda çizmektir. Hoşnut olacağımız zihin du-
rumlarıyla mutluluğumuzun ölümden sonra devam et-
mesinin tek çaresi, Allah’ın ahireti yaratması ve ahirette, 
Kendisinin ruhumuza koyduğu mutluluk ve diğer arayış-
larımızı cevaplamasıdır. İnsanın, kendi gücüyle, yokluk-
tan varlığa geçmiş olması mümkün olmadığı gibi ölüm 
noktasından sonra devam edecek bir mutluluğu elde et-
mesi de mümkün değildir. Fakat insanı yaratan için ya-
ratılışı bir kere daha tekrarlamak ve yeni yaratılışta insa-
nın aradığı mutluluğu (dar ve geniş bütün anlamlarıyla) 
ona vermesi çok kolaydır.

Bu dünyanın geçici ve üstelik çok kısa hazlarında bu-
lacağı “mutluluk” için Allah’a hayatlarında yer verme-
yenin durumunu, uçsuz bucaksız bir çöldeki karanlık ve 
derin bir kuyuda kalmış, bu durumdayken çekirdek çitle-
mekten dolayı kendisine uzatılan merdivenle ilgilenme-
yen kişinin durumuna benzetiyorum. Ölüm durağında, 
tüm güzellikleriyle hayattan ve sevdiklerinden sonsuza 
dek ayrılacağını düşünenin çaresizliği, ıpıssız çölde ku-
yuda kalmış kişinin durumundan çok daha kötüdür. Çöl-
deki kuyuda bahsedilen durumda kalan kişinin, çekirdek 
çitlemek (hazlar) uğruna kendisine uzatılan merdivenle 



85

1. ÇIĞLIK: MUTLULUK

(Allah ve ahiretle) ilgilenmemesi ne kadar mantıklıdır? 
Üstelik bu merdivenin kuyudan kurtuluş yolu olduğunu 
bilmesine rağmen yine de bu merdiveni çekirdek (haz-
lar) yüzünden önemsememek (Allah’a ve ahirete inan-
dığını söylemesine rağmen bunu hayatında hiç önemse-
memek) kadar mantıksız bir tercih olabilir mi?56 Ayrıca 
benzetmede yer alan kuyudaki merdiven, ancak bu kısa 
hayatın kalan dönemini kurtarabilir, Allah ise yokluk-
tan kurtarabilir ve sürekli ahiret hayatını verebilir. Ge-
çici hazları, Hayatı Veren’e ve ölümden sonra da devam 
ettireceğini Müjdeleyen’e tercih ederek yaşamak, çekir-
dek uğruna kuyudan çıkış merdiveninden vazgeçmekten 
daha da basiretsiz bir tercihtir. 

İnsan, en açık hakikatler hakkında bile müthiş bir 
kendini kandırma (zihnini gaflete sokma) “yeteneğine” 
sahiptir. Ama yaşayacağımız ve tekrarı olmayan tek bir 
ömre sahip olduğumuzu hiç unutmamalıyız. Bu hayatta 
kendimizi kandırmakla zarar vereceğimiz kendimizden 
başkası olmayacaktır. Sonunda hayat bitecek ve kaçılmakta 
olan fatura elimizde kalacaktır. Kendimizi kandırmaya 
çalışan olmak yerine kendimizi kandırmaktan koruyan 
olmadıkça tek sermayemiz olan bu hayatı gereğince ya-
şamamız mümkün görünmemektedir. Hayatı Armağan 
Eden’i, O’nun verdiği ve zevk alınmasını mümkün kıl-
dığı hazlar uğruna görmezden gelmek, insanın en büyük 

56	 Kuran’ın bir sıfatı Hablullah’tır yani Allah’ın İpi’dir. Kuran, ade-
ta o çöldeki kuyudaki zor durumda olan kişiye uzanan iptir/mer-
divendir. 



86

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

nankörlüğü olmasının yanı sıra hiç de akıllıca değildir. 
Hayatı Armağan Eden’i idrak etmek, hayatı O’nunla bağ 
kurarak (bu bağ ancak Allah’tan insana bildirim olan bir 
din üzerinden olabilir) ve O’nun gösterdiği doğrultuda 
yaşamayı gerektirir. Hiç şüphesiz ruhumuzun diğer çığ-
lıklarının gerçek cevabı gibi mutluluk arayışımızın ger-
çek cevabı da buradadır.



87

2. ÇIĞLIK: ANLAM

•

Hayatın anlamının olup olmadığı, varsa ne olduğuyla 
ilgili sorular psikoloji, felsefe, ilahiyat gibi alanlarda 

gündeme gelmiş ve tartışılmıştır. Bu konu, her insan için 
yüksek derecede öneme sahiptir; “Bu hayatı nasıl yaşa-
malıyız?” sorusuna vereceğimiz cevap buna dair kana-
atimizle ilişkilidir. Diğer yandan “mutluluk” kavramı 
gibi, “hayatın anlamı” kavramıyla da neyin kastedildiği 
tartışma konusu olmuştur. Bu yüzden önce bu kavramla 
benim neyi kastettiğime açıklık getirmeliyim. “Hayatın 
anlamı olduğu” ifadesiyle, öncelikle hayatın amacı oldu-
ğunu; ilaveten bu amacın önemli ve uğrunda yaşanmaya 
değer olduğunu ifade ediyorum. Bu anlamın, objektif ol-
duğunu yani bazı insanlar idrak etseler de etmeseler de 
onların düşüncelerinden bağımsız olarak var olduğunu 
düşünüyorum. Nasıl “Elvis Presley şarkıcıydı” veya “Dört 
çarpı yedi yirmi sekiz eder” ifadeleri, bazı insanların 
bunları bilip bilmemesinden veya kabul edip etmeme-
sinden bağımsız olarak objektif gerçeklere karşılık geli-
yorsa “hayatın anlamı” da aynen öyledir. Benim gibi bu 
yaklaşımı savunanlara karşı “hayatın anlamı” ifadesinin 
hiçbir manası olmadığını ve daha da yaygın olarak haya-
tın ancak subjektif (her kişiye göre) anlamı olabileceğini 



88

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ileri sürenler de bulunmaktadır.57 Bazıları, bizim kana-
atimizden bağımsız olarak var olan “hayatın anlamı”na 
(the meaning of life) karşı bizim kendimiz için oluştur-
duğumuz “hayatta anlam” (the meaning in life) termi-
nolojisiyle, objektife karşı subjektif anlam ayrımının ay-
nısını yapmışlardır.58

İnsanın anlamlı hayat yaşama isteği fıtratından yani 
doğuştan gelen yapısından kaynaklanmaktadır. Bunun 
içindir ki birçok insan acı çekmekten, sevdiklerini kay-
betmekten, ölmekten korktuğu gibi anlamsız bir hayat 
yaşamaktan da korkar. İç dünyasına kendisini kandır-
madan bakan her kimsenin ruhundaki bu arayışa tanık-
lık edeceği kanaatindeyim. Bunun izlerine felsefi eser-
lerde rastladığımız gibi kimi romanlarda, hikayelerde, 
mitolojilerde de rastlamaktayız. Yunan mitolojisine göre 
Zeus, Sisyphos’u, sadece ağır bir kayayı tepeye taşıya-
rak yaşayacağı bir hayata mahkum eder.59 Buradan ha-
reketle hem zahmetli hem anlamsız işlerin Sisyphosçu 
(Sisyphean) olarak nitelendirildiği olur. Sisyphos’un du-
rumunu korkunç yapan çekeceği zahmet kadar anlam-
sızlığa mahkumiyetidir. Bir an için Sisyphos’un kaya 

57	 Terry Eagleton, The Meaning of Life, Oxford University Press, 
2008.

58	 Bu terminolojinin kullanıldığı bir makale örneği: Paul K. Moser, 
“Affective Gethsemane Meaning for Life”, Ed: Joshua W. Seach-
ris and Stewart Goetz, God and Meaning, Bloomsbury Acade-
mic, 2016, s. 167-184.

59	 Homer, The Odyssey, 11-13. Albert Camus, hayatın anlamının 
olup olmadığıyla ilgili sorunu “The Myth of Sisyphus”ta, mito-
lojideki bahsedilen hikayeye atıfla ele almıştır. 



89

2. ÇIĞLIK: ANLAM

taşıyarak zahmet çekmek yerine dağa bakan bir sandal-
yede sürekli oturmaya mahkum edildiğini hayal etsek 
bile, böylesi bir hayatı da anlamsızlığından dolayı tik-
sindirici olarak nitelendirirdik. 

Daha önceden ele alınan “Nozick’in deneyim maki-
nesi” ve “kavanozda beyin” düşünce deneylerinde, bol 
hazzın ve hayalen sevgi, iyilik, güzellik gibi unsurla-
rın olacağı o durumlarda olmak istemeyişimizin bir se-
bebi gerçekliğin eksikliğiyse, diğer bir sebebi anlamın 
eksikliğidir. Anlamın bizim için eksikliğinin önemini 
daha iyi anlamak için, gerçekliğin de olduğu ama an-
lamın olmadığı (daha önceden konsantre olmanızı iste-
diğim kumsaldaki kum tanelerini saymaya benzer) bir 
düşünce deneyine odaklanalım. Mutluluğu ve sevgiyi içi-
mizde hissettiğimiz, iyilikle ilgili hiçbir eksikliğin olma-
dığı, güzel döşenmiş güzel orman manzaralı bir odada, 
her şeyin gerçek olduğu bu ortamın sürekli devam et-
tiğini fakat sadece ve sadece önümüze gelen boş sayfa-
lara çarpı işareti koymaktan başka hiçbir şey yapmadığı-
mızı hayal edelim. İçimizden sıkılma hissinin alındığını 
ve bu durumdan sıkılmadığımızı da kabul edelim. Ru-
humuzun diğer tüm arayışlarının tatmin olduğunu hayal 
etsek bile sadece boş sayfalara çarpı koyarak süren bu 
hayatta, sırf anlam arzumuzun karşılanmamasının ruhu-
muza açacağı yara, ruhumuzun anlamla ilgili çığlığının 
bizim için önemini göstermektedir.

Dünyanın farklı her kültüründe farklı şekillerde de 
olsa insanların “uğrunda yaşanmaya değecek bir amaç” 



90

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

yani anlam arayışına tanıklık etmemiz de anlam arayışı-
nın insanın doğasından kaynaklandığını göstermektedir. 
Bunun yanında modern psikoloji ve bilişsel bilimler gibi 
alanlarda çok küçük yaşta çocuklar üzerine yapılan araş-
tırmalar, bu çocukların doğadaki olguları amaçsal ola-
rak anlama eğiliminde olduğunu ve bu konuda belli bir 
eğitim süreci olmadan bunun gerçekleştiğini göstermiş-
tir. Bu çalışmalarla, çocukların doğuştan sahip oldukları 
bu özellik neticesinde varlığı amaçsal (teleolojik) olarak 
yorumladıkları sonucuna varılmıştır.60 Dışlarındaki var-
lığı amaçsal olarak yorumlayanlar, kendi varlıkları üze-
rinde düşünmeye yöneldiklerinde kendi amaçlarının ne 
olduğu sorusuyla yüzleşirler. İnsanın doğuştan bir hisse 
sahip olması, tek başına, o hissin objesinin var olduğunu 
kanıtlamaz yani amaç veya anlam arayışının doğuştan 
olduğunun gösterilmesi, objektif olarak hayatın amacı-
nın veya anlamının var olduğunu göstermeye yeterli de-
ğildir. Eğer bir kişi, insanların tesadüfen var olduğunu 
düşünüyorsa, doğuştan sahip olunan fıtratın gereği amaç 
veya anlam ile ilgili arayışı da tesadüflerin ürünü olarak 
(insanı ortaya çıkartan tesadüfi süreçlerin bir yan ürünü 
olarak) görecektir. Biyolojik yapımızın (fıtratımızın) se-
bep olduğu bu arayışı, genlerimizin bizi aldatması ve 
bir illüzyonun peşinde olmak şeklinde nitelendirecektir. 

60	 Deborah Kelemen, “Are Children Intuitive Theists? Reasoning 
about Purpose and Design in Nature”, Phsychological Science, 
No: 15/5, 2004; Deborah Kelemen, “The Scope of Teleological 
Thinking in Preschool Children”,  Cognition, No: 70, 1999, s. 
241-272.



91

2. ÇIĞLIK: ANLAM

Nitekim yakın dönemde ateizm konusunda dünyada 
en çok etkili olmuş bilim insanı olan Dawkins (doğ:1941), 
modern psikoloji ve bilişsel bilimler alanında yapılan 
bahsettiğimiz çalışmalardan haberdar olunca, insanla-
rın amaçsal (teleolojik) açıklama yapan bir fıtrata sahip 
olmalarını, Allah inancına bu kadar yaygın olarak ina-
nılmasının sebebi olarak görmüş ve şöyle demiştir: “Ço-
cuklar doğal teleolojistlerdir (amaçsalcılardır) ve birçok 
insan bu çocukluk durumundan hiçbir zaman çıkamaz... 
Açıkça görülmektedir ki çocuksu teleoloji dinlerin oluşu-
muna sebep olmaktadır. Eğer her şeyin bir amacı varsa, 
bu, kimin amacıdır? Allah’ın elbette.”61 Buna karşın psi-
kolog Barrett (doğ:1971), bu özelliğin Allah tarafından 
Kendisine yöneltmesi için insan fıtratına yerleştirilmiş 
olabileceğine dikkat çekmektedir.62 

Madde, kendi içinde bir “amaç” barındırmaz. Sırf 
maddenin içinde kalındığında nedenler hep önce, so-
nuçlar hep sonradır. Sonucu, sadece onu ortaya çıkaran 
maddi nedenlerle açıklayan yaklaşım mekanik açıklama-
dır. Örneğin fizikçiler, dünyanın güneşin etrafındaki dö-
nüşünü tarif ederlerken mekanik açıklamayı kullanırlar. 
Buna göre dünyayla güneşin kütleleri, birbirlerine uzak-
lıkları ve Kepler yasası gibi fizik yasaları maddi neden-
lerdir; bu nedenler çerçevesinde dünyanın güneş çevre-
sindeki yörüngesi yani konumları (sonuçlar) ortaya çıkar. 

61	 Richard Dawkins, The God Delusion, Black Swan, 2007.
62	 Justin L. Barrett, “Is The Spell Really Broken? Bio-psychologi-

cal Explanations of Religion and Theistic Belief”, Theology and 
Science, No: 5/1, 2007, s. 57-72.



92

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Amaçsal olarak tarif edilebilecek birçok olguyu da bir 
zihne (amaca) atıf yapmadan mekanik açıklamayla or-
taya koyabiliriz. Örneğin bir inşaatta su tesisatının dö-
şenmesi (neden) öncedir, evde suyun akması (sonuç) 
sonradır. Oysa zihinlerde önce “amaç” (sonuç) vardır; 
nedenler sonuç göz önünde bulundurularak işletilirler ve 
sonuç ortaya çıkar. Bu, amaçsal açıklamadır. Amaçsal 
açıklamada da nedenler sonuçlardan öncedir ama neden-
lerden de önce zihinde amaç (sonuç) vardır. Örneğin bir 
mimarın zihninde önce inşa edilecek ev (amaç) vardır, 
daha sonra nedenler (inşaat süreci) bu amaca göre sonucu 
(evi) ortaya çıkarır. Tüm evrenin, canlıların ve insanın 
bir “amaca” göre yaratılmış olmasının yegane imkanı, 
maddi evrenden önce Ezeli Bir Zihnin (Allah’ın) var ol-
ması ve evrenle insanı Zihnindeki amaca uygun yarat-
mış olmasıdır. Bu konudaki kanaatimiz, tüm hayat gö-
rüşümüzü belirleyecek kadar önemlidir. 

Hayatın anlamı olup olmadığı sorusunu cevaplamaya 
kalkan kişi öncelikle “Neden buradayız?” sorusuyla yüz-
leşir, bu soru ise “Nasıl buraya geldik?” sorusunun ce-
vaplanmasını zaruri kılar. Tesadüfen hayata geldiklerine 
inananlar, Dawkins gibi doğayı “kör saatçi” olarak ni-
telendirmek ve bilinçsiz doğadaki mekanik, amaçsız ve 
vizyonsuz süreçlerin bir ürünü olduklarını kabul etmek 
durumundadırlar.63 Dawkins, ateist dünya görüşüne uy-

63	 Richard Dawkins, The Blind Watchmaker, Penguin Books, 
2006. Dawkins’in ve benzeri yaklaşıma sahip olanların hatala-
rının kaynağı olan evrim teorisini ateizmle ilişkilendirmelerine 
şu iki kitabımda cevap verdim: Caner Taslaman, Evrim Teorisi, 



93

2. ÇIĞLIK: ANLAM

gun olarak evrenin “amaçsız” olduğuna ve insana karşı 
“umursamaz” (indifferent) olduğuna dikkat çekmekte-
dir.64 Onun insanı “amaçsız” olarak nitelemesi, kendi 
dünya görüşü olan ateizm açısından zaruridir. Materya-
list-ateizme göre maddi evrenden önce var olan bir zihin 
yoktur; gözlenen tüm varlık ve canlılar, sadece mekanik 
süreçlerle, madde ile doğa yasalarının zorunlu varlığı ve 
tesadüfi süreçlerin birleşimiyle oluşmuştur.65 Bu dünya 
görüşüne göre evrendeki atomların doğa yasaları çerçe-
vesinde tesadüfen bir araya gelmesiyle taşlar ve solucan-
lar oluştuğu gibi insanlar da oluşmuştur. İnsanların var 
olmalarında bir anlam olabileceğini zannetmeleri sadece 
bir illüzyondur. Kısacası materyalist-ateizme göre insan 
amaçsız, anlamsız bir şekilde var olduğu için bu görüşü 
kabul edenler, hayatın anlamsız olduğuna yani “objektif 
anlamın” olmadığına inanmak zorundadırlar. 

Oysa teistlere göre insan, tesadüflerin ürünü olarak 
dünya sahnesinde yer almamıştır; yaratıcısı olan Allah’ın 
zihnindeki bir amaç ile var olmuştur. Bu amaç objektiftir 
yani insanların farkında olup olmamaları veya kabul edip 
etmemelerinden bağımsız olarak bu amaç vardır çünkü o 
Allah’ın zihnindedir. İnsanın bu amaca uygun yaşaması 
hayatın anlamlı olmasının tek olanağıdır. Bunun, önemli 

Felsefe ve Tanrı, İstanbul Yayınevi, 2021; Caner Taslaman, Bir 
Müslüman Evrimci Olabilir Mi?, İstanbul Yayınevi, 2021.

64	 Richard Dawkins, A Devil’s Chaplain: Selected Writings, Ori-
on, 2003.

65	 Jacques Monod, Chance and Necessity, Çev: Austryn Wainhou-
se, Vintage Books, 1972.



94

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ve yaşanmaya değer olduğunda da (hayatın buna göre 
olması durumunda anlamlı olduğunda) hiç şüphe yok-
tur. Her şeyden önemli olan Allah’ın zihninde olan bir 
amaca uygunluk nasıl önemsiz olabilir? Allah’ın varlığı-
nın önemini idrak eden, Allah’ın öngördüğü bir amaca 
uygun yaşamanın en üst seviyede anlamlı ve önemli ol-
duğunu da idrak eder. Hayatın anlamlı olmasının yegane 
olanağı bu doğrultuda yaşanmasıdır.

Peki, Allah’ın zihnindeki amaca uygun hayat nasıl 
anlaşılacaktır? Allah’ın bildirmesi olmaksızın insanın 
anlamlı bir hayatın nasıl olması gerektiğini anlaması ve 
“Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusunu cevaplaması 
mümkün görünmemektedir. İnsan, akıl yürütmeyle veya 
hisleriyle bazı sonuçlara ulaşabilse bile, Allah’tan bu ko-
nuda bir açıklama olmaksızın hayatını hangi doğrultuda 
yaşarsa yaşanmaya değer bir hayat sürdüğüne (hayatı-
nın anlamlı olduğuna) emin olamaz. İnsanı “anlamı ara-
yan canlı” olarak yaratan Allah, ancak Allah’tan bir bil-
diri olursa (Allah’tan insana doğru bir iletişim olursa) bu 
anlamı bulacağı şekilde yaratmıştır. “Bu hayatı nasıl ya-
şamalıyız?” sorusunun cevabını insanlara iletmekte ve 
anlamlı bir hayatın reçetesini ulaştırmakta teist din(le)
re bir alternatif mevcut değildir. Nitekim benimsenmesi 
gereken dinde şu iki özellik bulunmalıdır:

1-	 Hayatı Veren’den hayat sahibi insana bir mesaj ol-
ması.

2-	 “Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorumuza cevap 
vermesi.



95

2. ÇIĞLIK: ANLAM

Bu konuya daha önce “Neden Müslümanım?” kita-
bımda şöyle dikkat çekmiştim: 

“Allah’ın bizi yaratmasını, birçok olgudan biriymiş 
gibi görerek bir kenara bırakmak ve anlamı, Allah’la bağ-
lantısız şekilde oluşturmak mümkün değildir. Allah’ın 
varlığı birçok olgudan sadece biri değildir fakat her şeyi 
kökeninden değiştirecek bir hakikattir. Allah’ın bildir-
diği bir cevap olmaksızın ‘Neden yaratıldık?’ sorusunun 
cevabını bulmak mümkün gözükmemektedir. Bu soru-
nun cevabı ancak Allah’ın bir din aracılığıyla bildirme-
siyle bulunabilir; tarihsel süreç incelendiğinde, insanla-
rın bu sorunun cevabını öğrenmesi için tek alternatifin 
din olduğu gözükmektedir. Ya Allah din aracılığıyla, an-
lam arayışında olup da ‘Neden yaratıldık?’ diye soran-
lara cevap vermiştir, ya da insanları anlamı arayacak ve 
‘Neden yaratıldık?’ diye soracak yaratılışta var etmiş ve 
cevaptan insanları mahrum bırakmıştır. Bu ikinci alter-
natif, Allah’ın insanlara susama hissi verip de hiç suya 
ulaşma imkanı vermemiş olması kadar imkansızdır. Kı-
sacası insanı ‘anlamı arayan canlı’ olarak yaratan Allah, 
aynı zamanda insan ancak Kendisinden olan din aracılı-
ğıyla Kendisiyle ilişki kuruyorsa ‘anlamlı hayatın reçete-
sini’ bulacağı bir dünya ortamı da yaratmıştır. Bu dünya 
ortamında İslam, anlamla ilgili bu arayışa en güzel şe-
kilde cevap vermektedir. İslam’a göre insan, Allah’la ilişki 
kurmak için dünya sahnesinde yaratılmıştır. ‘Kulluk’ in-
sanların Allah’la ilişkisini belirten bir Kuran kavramı-
dır. 51-Zariyat Suresi 56. ayette insanların ‘kulluk için’ 



96

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

yaratıldığı ifade edilmektedir. Kulluk ilişkisi, ibadetleri 
de kapsamakla beraber ibadetlere indirgenemez. Kulluk, 
insanların Allah’la tüm ilişkilerini (sevgi, minnettarlık, 
şükür, tefekkür, iyilikler) kapsayan çok geniş bir kavram-
dır. En önemli olan Allah tarafından yaratılan insan için 
Allah’la ilişkide olmaktan (kul olmaktan) daha önemli 
bir şey olamaz. Bu ilişkinin (kul-Yaratıcı ilişkisinin) na-
sıl olması gerektiği de İslam’da detaylarıyla bildirilmiş-
tir.66 Anlam, bizim zihnimizin uydurduğu, subjektif bir 
illüzyonun peşinde olmak değildir. Fakat her şeyimizi 
yaratmış olan ve derinden minnettarlık duymamız ge-
reken Yaratıcımızın tayin ettiği şekilde, O’nunla gerekli 
şekilde ilişkide olarak (kul olarak) yaşamaktır. Bu, haya-
tın gerçek bir anlama sahip olmasının yegane imkanıdır. 
İslam ile hayatın anlamlı olarak yaşanabileceği bir im-
kan sunulmaktadır… Dikkat edin; ‘Anlamsızlıktan kur-
tulmak için Müslüman olalım’ demiyorum. Fakat ‘Allah 
bizi anlama muhtaç yaratmış, İslam ise anlam arayışına 
en tatmin edici cevabı vermektedir, demek ki Allah bizi 
fıtratımıza koyduğu anlam arayışı üzerinden İslam’a yö-
neltmektedir; bu da, İslam’ın Allah’ın uymamızı istediği 
din olduğuna bir delildir’ diyorum.”67

Allah’ın varlığını reddeden bazı ateist düşünürler, bu 
pozisyonlarının kaçınılmaz sonucunun nihilizm (hiççilik) 

66	 Elbette neyin İslam dininin bir unsuru olup olmadığıyla ilgili 
İslam’ın içinde tartışmalar olmuştur ve olmaktadır. Bu konular, 
bu kitabın kapsamının dışındadır.

67	 Caner Taslaman, Neden Müslümanım?, İstanbul Yayınevi, 
2021, s. 250-254.



97

2. ÇIĞLIK: ANLAM

olduğunu anlamışlar ve insanın varoluşunu anlamsız bir 
olgu olarak nitelemişlerdir. Bunlar, “ancak Allah varsa 
hayatın anlamı olabileceğini” kabul etmekte, bununla ate-
ist inançlarını birleştirdiklerinde hayatın bir anlamı ol-
madığı sonucuna ulaşmaktadırlar. Birçok nihilist, Allah’a 
inancın hayata anlam vereceği hususunda teist dinlerle 
aynı görüştedir. Bunun yanında bu dinlere “inandığını” 
ifade edenlerin önemli bir kısmının, bu konudaki inanç-
larının hayatlarının yönünü belirlememesi ciddi bir gaf-
let ve çelişkidir. 

Nihilizme götüren iki temel unsurun olduğunu söyle-
yebilirim. Birincisi, “Neden buradayız?” sorusuna verilen 
cevapla ilgilidir. Allah’ın varlığı reddedilince, doğuştan 
amaçsız süreçlerin ortaya çıkardığı bir varlık olduğumuza 
ve bir amaca bağlı olmadan burada olduğumuza inan-
mak kaçınılmaz hale gelir. Bunun neticesinde ise burada 
oluşumuzun “objektif anlamının” olamayacağı kanaatine 
varılır. İkincisi, “Nereye gidiyoruz?” sorusuna verilen ce-
vapla ilgilidir. “Objektif anlamın” olamayacağını düşü-
nen birçok kişi, kendilerinin oluşturacakları bir anlamla 
hayatlarını yaşama yoluna sapmışlardır yani “subjektif 
anlamın” yeterli olduğunu düşünmüşlerdir. Oysa bir ni-
hilist, bu kısa hayatın ölüm durağına doğru hızla gittiği 
gerçeğine karşı kafasını kuma gömmeden hayat hakkın-
daki tavrını belirler. Nihilist, kısa süre sonra kaçınılmaz 
olarak yok olacak hayatta herhangi bir şeyin anlamlı ola-
mayacağının farkındadır; kendimizin oluşturacağı bir 
anlamla “anlamlı hayat” yaşayacağımızı düşünmenin 



98

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bir illüzyon olduğunu bilmektedir. Kısacası bir nihilist, 
“Neden buradayız?” sorusuna verdiği cevaptan “objek-
tif anlamın” imkansız olduğu, “Nereye gidiyoruz?” so-
rusuna verdiği cevaptan ise “subjektif anlamın” da im-
kansız olduğu sonucuna ulaşmaktadır. 

Ahiretin varlığına inanmayan birçok kişi, soyunun 
devam etmesinde ve evrende bıraktığı eserlerde anlamı 
bulmaya çabalamıştır. Yöneticilerin ve zenginlerin bir 
kısmının, arkalarında şatafatlı eserler bırakma çabası da 
böylesi bir teselli arayışının tezahürü değil midir? Mi-
lattan önceki dönemlerde meşhur Perikles’in söylevinde 
bile eserler ve nam bırakarak ölümsüzleşme arzusunun 
izlerine rastlamaktayız:

“Onlar böylesine hayatlarını toplumun gözü önünde 
feda etmişlerdir. Onların her biri, hiçbir zaman eskime-
yecek bir üne kavuşmuştur ve onların kabri kemikleri-
nin konduğu bir yer olarak görünmemelidir fakat orası 
onların zaferlerinin yer aldığı bir anıttır ki her fırsatta 
onların kahramanlıklarının ve hikayelerinin anısı orada 
yad edilecektir.”68 

İnsan öldükten sonra bilincinde hiç olmayacağı dünya-
daki eserlerinin ve namının onun için bir önemi kalmaya-
caktır; böylesi bir teselli arayışının da kendini kandırarak 
ruhun anlam arayışını susturmaya çalışma mekanizması 
olduğunu söyleyebilirim. Üstelik yokluğa doğru giden sa-
dece insan değildir. Modern bilimin verileri, dünyamızın 

68	 Thucydides, “Funeral Oration of Pericles”, Ed: Robert B. Strass-
ler, The Landmark Thucydides, The Free Press, 1996, s. 115.



99

2. ÇIĞLIK: ANLAM

da tüm evrenin de bir sona doğru gittiğini, bu son ge-
lince tüm canlılar ve insanoğluyla beraber insanoğlunun 
ürettiği tüm eserlerin, teknolojilerin, sanat yapıtlarının 
ve bırakılan namların da yok olacağını göstermektedir. 
Bu kaçınılmaz son, kendisi nihilist olarak nitelendirile-
meyecek olsa da, ünlü ateist/agnostik69 felsefeci Russell’ı 
(1872-1970) “kaçınılamaz ümitsizliğe” sürükleyerek ni-
hilistçe şu sözleri söyletmiştir:

“Bilimin bize sunduğu dünya, daha da amaçsız, daha 
da anlamsızdır... İnsanoğlu, hiçbir amaç olmaksızın ger-
çekleşen sebeplerin ürünüdür; kökeni, gelişimi, ümitleri 
ve korkuları, aşkları ve inançları tesadüfen atomların bir 
araya gelmesinden başka bir şey değildir. Hiçbir kahra-
manlık, hiçbir düşünce ve duygu yoğunluğu insan haya-
tını mezardan sonra kurtaramaz. Asırlarca emeğin tüm 
ürünleri, tüm fedakarlıklar, tüm ilhamlar, insanoğlunun 
dehasının tüm parlaklığı güneş sisteminin muazzam bü-
yük yapısı içinde yok olmaya mahkumlar. İnsanoğlunun 
tüm başarıları kaçınılmaz olarak evrenin kalıntısı içinde 
yok olacak… Ruh, bundan böyle, sadece bu gerçeklerin, 
bu kaçınılamaz ümitsizliğin temelleri üzerinde güvenle 
ikamet edebilir.” 70

69	 Russell iki türlü de tanımlanmıştır. Felsefi açıdan “agnostisizm” 
onun pozisyonunu daha iyi tarif etse de, felsefesini ve eylemleri-
ni Allah’ın varlığına hiç ihtimal vermeden ortaya koyması “ate-
ist” olarak tanımlanmasını da mümkün kılar.

70	 Bertrand Russell, Mysticism and Logic and Other Essays: A 
Free Man’s Worship, Longmans, 1918, s. 40.



100

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Russell da adı nihilizmle beraber anılan Nietzsche 
de, ateist felsefelerinin tutarlı sonucu olan nihilizmi son 
durak olarak görmemişler ve kendilerince “anlamlı” bir 
rota çizerek (subjektif anlamla) yaşamaya çalışmışlardır. 
Oysa insanoğlu, Russell’ın deyimiyle “kaçınılmaz ümit-
sizlik” (unyielding despair) içindeyse; bu, hayatın kaçınıl-
maz olarak anlamsız olduğu ve “subjektif anlam” kurma 
çabasının sadece bir kendini aldatma olduğu manasına 
gelmektedir. Fakat insan fıtratına içkin olan, anlamla 
ilgili arayış çok güçlüdür; o kadar güçlüdür ki tarihin 
ünlü birçok ateist düşünürü, ateist paradigma içerisinde 
tutarlı olmasa da, kendilerinin oluşturacakları bir “anla-
mın” peşinde olmuşlardır. Ateist ve agnostik düşünürle-
rin içinde nihilizmde karar kılanlar azınlıkta, “subjektif 
anlam” kurma çabasında olanlar çoğunluktadır. Ama bir 
ateist veya agnostik, tutarlılıkla mutluluğu birleştiremeye-
ceği gibi tutarlılıkla anlamlı bir hayatı da birleştiremez. 

“Anlamlı hayat yaşamak” ile “anlamlı hayat yaşadığını 
sanmak” arasındaki farka dikkat edilmelidir. Anlamlı ha-
yat yaşadığını sanan bir kişi de ruhundaki anlamla ilgili 
çığlığı susturabilir. İnsanın kendisini aldatma konusun-
daki kabiliyeti, daha önce dikkat çektiğim gibi çok yük-
sektir. İnsanların kendilerini aldatmaları için Nozick’in 
deneyim makinesine girmeye ihtiyaçları yoktur! Fakat 
başarı, ruhun çığlıklarını susturmak değil, bu çığlıkların 
bizi yönlendirdiği hakikate ulaşmaktır: Önemli olan ru-
hun anlamla ilgili çığlığını “başarılı” bir kandırmacayla 
susturmak değil fakat ruhun bu çığlığının desteklediği 



101

2. ÇIĞLIK: ANLAM

şekilde anlamlı bir hayatı yaşayabilmektir. Bunun ye-
gane imkanı ise hayatı veren ve ölümden sonra hem bi-
zim hem sevdiklerimizin hayatını devam ettirmesi çok 
kolay olan Allah’la bağlantılı ve O’nun öngördüğü şe-
kilde yaşamaktır. Ruhumuzun çığlıkları; anlamla bera-
ber mutluluğu, sevgiyi, iyiliği, gerçekliği, güzelliği ve 
sürekliliği birleştirmemiz için imkanlardır. Kendimizi 
kandırarak bu çığlıkları susturmak mümkün olabilir ama 
bunu yapanlar, bu çığlıkların (fıtratın) kendilerini yaşan-
maya değer anlamlı bir hayata yönlendirmesinden mah-
rum kalacaklardır. 

Ölümü son durak olarak görenler, ölene kadar içle-
rindeki çığlıkları susturarak son durağa kadar fıtratları 
tarafından rahatsız edilmemeye çalışırlar. İşin doğrusu, 
kendi dünya görüşleri içinde yapabilecekleri en iyi şey 
budur. Fakat böylece, fıtratlarının yanlış dünya görüşle-
rini düzeltmesinden ve düzeltilmiş dünya görüşleriyle ha-
yatlarını yaşama şansından mahrum kalmaktadırlar. Ölü-
mün bir geçiş durağı olduğuna “inandığını” ifade eden 
bazı teistlerin, ateistler ve agnostikler gibi fıtratlarından 
gelen çığlıkları bastırarak yaşamaya çalışmasıysa büyük 
bir çelişkidir. Böylece sadece bu hayatı daha anlamlı bir 
şekilde yaşama şansından mahrum kalmamakta, daha da 
önemlisi ölüm durağından sonraki sürekli hayatlarının 
daha iyi olma şansını kaçırmaktadırlar. 

Kreeft (doğ:1937), en önemli meselelerden uzaklaştıran 
beş aldatma şekli olabileceğine dikkat çekmiştir: Birin-
cisi yoldan çevirmedir, içinde bulunduğumuz dünyadaki 



102

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

birçok küçük hedefle sürekli oyalanılarak büyük hedef-
lerden uzak kalınmaktadır. İkincisi propagandadır, bü-
yük meseleler hakkında cevabı olmayanlar, en önemli 
meselelerde ortaya konulanlara karşı alaycı tavırla “me-
tafizik, soyut” gibi isimler takarak, insanları en önemli 
konularda arayıştan uzak kalmaya teşvik etmektedirler. 
Üçüncüsü aldırmazlıktır, arıların haberleşmesi gibi bir 
konuda bile bilgiyi kutsayanlar; Allah, hayatın anlamı, 
ahiret gibi konulara aldırmazlık içinde yaşamaktadırlar. 
Dördüncüsü yanlış bir mutluluk anlayışını hedef yapmak-
tır, en önemli meselelerle ilgili konuların kişiyi mutsuz 
edeceğini düşünmektir. Beşincisi subjektivizmdir, ev-
rensel doğrular olmadığını, kişinin doğruyu kendisi için 
ürettiğini savunarak en önemli meselelerdeki arayışları 
dışlamaktır.71 Bu kitap boyunca ortaya konulanlar, tüm 
bu aldatıcı etkenlere rağmen, neden en önemli mesele-
leri göz önünde bulundurarak anlamlı bir hayat yolu be-
nimsememiz gerektiğini göstermektedir. 

Daha önce de dikkat çektiğim gibi modern dönemin 
birçok insanı, Allah merkezli bir hayat yerine KPH (Ka-
rizma Para Haz) merkezli yaşayarak hayatlarını anlamlı 
kılmaya çalışmaktadırlar. Birçok kişi için çocuk yaş-
lardan başlayan eğitimin amacı da KPH elde etmektir: 
Egoyu doyurmak (karizma), cebi doyurmak (para) ve iş-
tahı doyurmak (haz) için kafanın doyurulması (eğitim) 

71	 Peter Kreeft, Three Philosophies of Life, Ignatius Press, 1989, 
s. 33-35.



103

2. ÇIĞLIK: ANLAM

bir araca dönüşmüştür.72 Bu bakış açısına sahip olanlar, 
eğitimden başlayarak hayatlarını KPH elde etme moti-
vasyonuyla kurgulamaktadırlar. Gelecekle ilgili “Hangi 
üniversitede okumak istiyorsun?”, “Okulu bitirince ne iş 
yapacaksın?” ve “Yaşlılık dönemini nasıl geçirmeyi plan-
lıyorsun?” gibi soruları -normal olarak- başkalarına ve 
kendilerine soranların, bahsedilen sorulardan çok daha 
önemli olan “Nereye gidiyoruz?” sorusundan saklanması 
ve ölümden sonraki milyarlarca yıllık geleceği görmezden 
gelmesindeki anormalliği görebiliyor musunuz? Birçok 
insanın en üst seviyedeki deliliklerinden birisi, dünya-
daki çok küçük kayıplarını, örneğin arabalarına birisi-
nin çarpıp zarar vermesini çok yüksek seviyede kafaya 
takarlarken, ölümle hayattaki her şeyin ellerinden çıka-
cak olmasına karşı umursamaz kalarak hayatlarını ge-
çirmeleridir.

İnsanın, karizma sahibi olup başkaları tarafından be-
ğenilme ve takdir edilme isteği, canının istediği bir çok 
şeyi almakta aracı olan parayı elde etme çabası, acı çek-
meyi değil de hazları tercih etmesi elbette çok doğaldır. 
Burada karşı çıkılan, bir insanın KPH isteği de KPH 
elde etmek için belli bir çaba göstermesi de değildir fakat 

72	 Hazzı, önceki başlıkta mutluluğun eşitlendiği bir unsur olması 
açısından ele aldım, burada ise elde edilmesinin hayatı anlamlı 
kılan unsurlardan biri olarak değerlendirilmesi açısından ele alı-
yorum. Bu bölümlerin her birinde “haz” ile ilgili yapılan analiz-
ler diğer bölüm açısından da önemlidir. “Mutlu eden” ile “haya-
tın anlamı olan” farklı şeylerdir. Fakat hazcı manada mutluluğu 
hayatın hedefi görenlerin birçoğu, mutluluğu elde etmeyi hayatın 
anlamı olarak görerek bu ikisini eşitlemektedirler.



104

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

KPH hedefinin, hayatın temel anlamı olarak değerlen-
dirilmesidir. Ölüm, KPH için yapılan yatırımın batacağı 
kesin olan bir firmaya yatırımdan farksız olduğunu gös-
termektedir. “Nereye gidiyoruz?” sorusu gibi hayatımız 
açısından çok temel bir soruyla kendimizi kandırmadan 
yüzleşmemiz, KPH merkezli sahte anlam oluşturma ça-
bamızı geçersiz kılmaktadır. Bu dünyadaki hedefleri-
mizi elde etsek bile zamanı donduramamamız, dünyayla 
ilgili her şeyin kaçınılmaz kısalığı ve geçiciliği, salt dün-
yayla ilişkili hiçbir hedefte hayatın anlamı olamayaca-
ğını göstermektedir. 

Modernleşme ve küreselleşme süreçleri, geçmiş dö-
nemlerden daha rekabetçi bir ortam oluşturmakta, insan-
ları hayatın gürültüsü içinde başkalarıyla KPH rekabe-
tine itmekte, birçok kişi, ciddi şekilde kendi kendilerine 
“Neden buradayız?” ve “Bu hayatın anlamı ne?” soru-
larını sormadan bu gürültünün içinde hayatlarını tüket-
mektedirler. Kierkegaard, eğer bir doktor olsaydı, mo-
dern dönemin tüm hastalıklarına tek bir çare önermesi 
istenseydi “sessizliği” reçete olarak yazacağını, boş yere 
söylememiştir.73 İçimizden kopan çığlıkların sesini duya-
bilmek ve ona göre tavır alabilmek için böylesi bir ses-
sizliğe ihtiyaç olduğunu kim inkar edebilir? 

Allah’ın varlığını anlayan, dünyadaki varlığının bir 
amacın neticesinde gerçekleştiğini ve anlamlı bir hayat 
yaşama olanağının kendini kandırmak olmadığını anlar. 

73	 Sergia Hay, Ethical Silence: Kierkegaard on Communication, 
Education, and Humility, Lexington Books, 2020.



105

2. ÇIĞLIK: ANLAM

Allah’ın insanı yarattığını anlayan, insanın doğasına iç-
kin anlam arayışının, Allah tarafından insanın içine an-
lamı bulması için konulduğunu idrak eder. Allah’ı adeta 
ötekilerin yaratıcısı gibi düşünüp, O’nun her şeyden önce 
“benim” yaratıcım olduğunu idrak edememek önemli bir 
eksikliktir. Evet, O, “benim” yaratıcımdır ve bunu an-
layıp tüm benliğimizle bunu hissetmek, hayatın ancak 
O’nunla ilişki kurmamızla anlamlı olduğunu idrak et-
memizde çok önemlidir. Ezeli varlık olan yaratıcımız 
Allah’ın hafızasında hiç silinmeden kalıcı olarak beğe-
nilmiş bir kul olarak yer almak ve dünyayı aşan ahirette 
iyi bir yer edinmek gerçekten de hayatın anlamı olmaya 
değer hedeflerdir. 

Anlamlı bir hayatı kurabilmemiz için gerekli olan 
“Neden buradayız?” ve “Nereye gidiyoruz?” sorularının 
cevaplarına ancak bizi yaratanın cevaplamasıyla ulaşabi-
liriz. Bu bakış açısının dünya hayatını değersizleştirdiği 
zannedilmemelidir. Tersine, tüm bunların farkına var-
mak dünya hayatını anlamlı ve değerli kılmanın yegane 
yoludur. Dünya hayatı, ancak dünyayı ve bizi yaratan 
Allah’la bağlantılı bir şekilde yaşanırsa gerçek anlamını 
kazanacaktır. Ruhumuzun anlamla ilgili çığlığı, anlam-
sız bir hayat yaşamamamız ve elimizdeki en önemli ser-
maye olan ömrümüzün süresini en iyi şekilde değerlen-
dirmemiz için Allah’ın bize bir armağanıdır.



106

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

•

“Sevgi” kavramını çok farklı objelere yönelik kul-
lanırız. Kimi zaman bilinçsiz maddelere yönelik 

olarak sümbül gibi bir çiçeği veya patlıcanlı bir yemeği 
sevdiğimizi söyleyerek onlara ilgimizi, onlardan zevk al-
dığımızı belirtmeye çalışırız. Kimi zaman basketbol oy-
namak veya kayak yapmak gibi aktiviteleri yapmaktan 
aldığımız hazzı ve bu aktiviteleri yapma isteğimizi be-
lirtmek için onları sevdiğimizi söyleriz. Kimi zamansa, 
bu bölümün odak konusu olan anlamda, bilinçli bir var-
lığı önemsediğimizi, onunla ilgilendiğimizi ve onu başka 
bazı şeylere veya kimselere tercih ettiğimizi söylemek 
için “sevgi” kelimesini kullanırız. Sevgi duyan, sevgi 
duyduğuna karşı empati içindedir; sevgi duyulan kişinin 
düşünce ve eylemlerini önemser. Arkadaşa, eşe, anneye 
ve Allah’a karşı duyulan sevgi arasında büyük farklar 
vardır ama birbirinden çok farklı bu sevgilerin hepsinde 
-değişen derecelerde- sevilenin önemsenmesi, sevilene 
değer verilmesi ortak unsurdur. Bu konuyla ilgili litera-
türde bazen, aile ile arkadaşlara karşı duyulan sevgiler 
için “philia”, cinsellik ile romantik tutkuları içeren sevgi-
ler için “eros” ve Allah’a karşı duyulan sevgi ile Allah’ın 



107

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

kullarına karşı sevgisi için “agape” gibi kavramlar kul-
lanılarak bu farklı sevgiler ayırt edilmeye çalışılmıştır.74 

Sevgiyi belirtmek için “aşk” kelimesi de kullanılmak-
tadır. “Aşk”, Türkçede, bazen “yoğun sevgi” için kulla-
nılıyor olsa da, özellikle cinsel çekicilikle ilişkili olarak 
kişilere karşı duyulan tutkulu zihin durumları için sık-
lıkla kullanılır. Eğer “aşk” sadece “yoğun sevgi” için 
kullanılıyor olsaydı o zaman “sevgi” kelimesi yerine 
başlıkta “aşk” kelimesini tercih ederdim. Yanlış bir çağ-
rışıma sebebiyet vermemek için başlıkta “aşk” yerine 
“sevgi” kelimesini kullandım. Nitekim birçok İslam dü-
şünürü, kulların Allah’a ve Allah’ın kullara karşı hisleri 
için, Kuran’da da kullanılan ve manası Türkçe “sevgi” 
kelimesiyle daha çok örtüşen “hub, muhabbet” kelime-
sini ve Kuran’da Allah’ın sevgisini ifade eden “Vedud” 
sıfatından türeyen “meveddet” kelimesini kullanmışlar-
dır. Arapçada da olan “aşk” kelimesini kullanmamayı 
tercih etmişlerdir.75 

Sevgi, aynı iyilik ve güzellik algılarımız gibi zihinsel 
bir durumdur, maddi bir yapıya indirgenip açıklanamaz. 
Maddi olarak oksitosin gibi hormonlarla alakalı olma, 
maddi yapılara indirgenmeyle karıştırılmamalıdır. Oksi-
tosin hormonu veya herhangi başka kimyasal ve biyolojik 

74	 Helm, Bennett, “Love”, Ed: Edward N. Zalta,  The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy, Fall 2021. 

75	 Bazı düşünürlerse, kulların Allah’a ve Allah’ın kullara hislerini 
ifade etmek için “aşk” kelimesini tercih etmişlerdir. Bu konuda 
bakabilirsiniz: Süleyman Uludağ, “Aşk” Maddesi, Türkiye Di-
yanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 1991.



108

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

yapılar incelenerek sevgi anlaşılamaz. Fakat birinci şahıs 
olarak biz içimizde sevgiye tanıklık eder ve sevginin ne 
olduğunu biliriz. Birçok zaman, birinci şahıs olarak ta-
nıklıklarımız, bizim için bilinebilecek en kesin olan şey-
ler hakkındaki bilgimizdir.76

Sevgi, birçok olumlu duyguyu tetikler. Sevgiyle yal-
nızlık ve anlamsızlık hissi azalır, yaşama sevinci ve içsel 
barış duygusu artar. Davranışlarımızın önemli bir bölümü 
sevgi veya sevgi arayışı kaynaklıdır. Üstelik eylemlerimi-
zin birçoğunu gerçekleştirirken sevginin veya sevgi ara-
yışının motivasyon kaynağımız olduğu üzerine ciddi şe-
kilde düşünmeyiz. Yine de birçok kişi, sevgisiz hayatın 
anlamsız olacağının ve sevginin insanı insan yapan en 
önemli unsurlardan biri olduğunun farkındadır. Bu konu 
hakkında yazan Pinnock (1937-2010), Descartes’ın ünlü 
“Düşünüyorum, öyleyse varım” sözünü zikrettikten sonra, 
kendisinin “Seviyorum, öyleyse varım” demeyi tercih et-
tiğini ifade etmiştir.77 İbn Sina’ya göre tüm varlık sevgi 
sayesinde var olmuştur; Allah, tüm varlığa içkin şekilde 
sevgiyi yaratmak suretiyle tüm varlığı sevgi, iyilik ve 
mükemmelliğin kaynağı olan Kendisine yöneltmiştir.78

76	 Zihin felsefesinde ele alınan “öznellik” ve “qualia” hakkındaki 
görüşlerimi şu kitabımda okuyabilirsiniz: Caner Taslaman, Fıt-
rat Delilleri, İstanbul Yayınevi, 2021, s. 248-256.

77	 Clark H. Pinnock, “I Love Therefore I Am: A Relational and 
Charismatic Model of Love”, Ed: Jeff Levin and Stephen G. 
Post, Divine Love, Templeton Press, 2010, s. 219.

78	 İbn Sina, Aşk Risalesi, Çev: Ahmet Ateş, Kırkambar Yayınları, 
2017.



109

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

Sevgi kavramının, çok sık ve birçok şey için kulla-
nılıyor olması, bazı zihinlerde bu kavramı sıradanlaştı-
rabilir. Bu yüzden farklı sevgi türlerini birbirinden ayırt 
etmek ve bu kavramın neye veya kime karşı kullanıldı-
ğına dikkat etmek gerekir. Öyle bir sevgi vardır ki, özel-
likle ve özellikle bu sevgiyi ayırt etmemiz gerekmekte-
dir. Bu, insanın Allah’a ve Allah’ın insana olan sevgisidir 
(agape). Bu bölümde, özellikle bu en önemli sevgi türü 
üzerinde durulacaktır. Yaratılmış ve varoluşlarının devamı 
Allah’a bağımlı varlıklarla, bunların yaratıcısı Allah ara-
sında ontolojik (varlıksal önem açısından) uçurum vardır. 
Allah’la diğer varlıklar arasındaki fark, bizim Allah’a ve 
O’nun bize sevgisini diğer tüm sevgilerden ayrı bir ka-
tegoride değerlendirmemizi gerektirmektedir. Allah dı-
şındaki tüm varlığın toplamı, bunları yaratan ve varlık-
larını devam ettiren Allah kadar önemli olmayacağına 
göre, Allah dışındaki tüm varlığın bize karşı sevgisinin 
toplamı Allah’ın bize sevgisi kadar önemli olamaz. Bi-
zim Allah dışındaki tüm varlıklara duyacağımız sevginin 
toplamı da bizim Allah’a sevgimiz kadar önemli olamaz.

Allah, sevginin hem var olmasının kaynağıdır hem 
de O’na atıf yapmadan sevgi mantıksal temelden mah-
rumdur. “Sevginin mantıksal temeli” ile neyi kastetti-
ğim merak edilebilir; bu hususu kısaca anlatmaya çalı-
şacağım. Ateistlere göre geri kalan her şey gibi sevgi de 
doğa yasalarının zorunluluğu ve tesadüfi süreçlerin bir-
leşimiyle oluşmuştur. Bu paradigma içerisinde sevme-
nin mantıksal temelinin açıklanması mümkün değildir. 



110

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Sevmek, bir şeye veya birisine değer verip önemsemek-
tir. Oysa ateist dünya görüşüne göre karşımızda duran 
her varlık (annemiz, babamız, çocuğumuz, eşimiz, ar-
kadaşımız) sadece atomların tesadüfen belli bir formda 
buluşmasıdır. Sevgi ise biyolojik yapımız içerisinde his-
settiğimiz, tesadüfen ortaya çıkmış ve sadece pragmatik 
yararı olan bir histir. “Sevdiğimizi” ifade ettiğimiz var-
lıkların, kayalardan veya moloz yığınlarından bizim için 
“daha değerli” olduğunu söylemenin mantıksal bir temeli 
gözükmemektedir. Bu kişiler bizim ihtiyaçlarımızı gide-
riyor olabilir fakat “ihtiyacı giderme” materyalist bir yasa 
ya da mantıki zorunluluk ile “sevgiyi” zorunlu kılmaz. 
Sevilen kimseler için fedakarlıkta bulunmayı gerektiren 
maddi veya mantıki bir temel ise hiç yoktur. Ateist-ma-
teryalist paradigma içerisinde, fıtratımızda doğal süreç-
ler ve tesadüflerin birleşmesiyle oluşmuş sevgi hissinin, 
midemizin guruldamasından daha özel ve daha değerli 
olduğu gösterilemez. Bu paradigmada sevgi, genlerimi-
zin bize yutturduğu, dünyada işe yarayan tatlı bir illüz-
yondan başka bir şey değildir. 

Fakat Allah’ın sevgi hissini yarattığını anladığımızda 
sevgi, genlerimizin bize yutturduğu bir illüzyon olmak-
tan çıkar. Çünkü sevgi, her şeyi yaratan Allah tarafından 
bilinçli bir şekilde yapımıza işlenmiştir. Allah’ın canlılar 
alemindeki yasaları olan biyolojik yasalarla ve genlerle 
bunu sağlamış olması bir şeyi değiştirmez. Bu hissi, fıt-
ratımız gereği olarak bu kadar önemsememizin nedeni 
onun gerçekten önemli olmasıdır. Allah, yarattığı varlıkla 



111

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

özel bir ilişki kurabilelim diye ve daha da önemlisi Ken-
disini sevelim ve Kendisinin kullarına karşı hislerini daha 
iyi anlayabilelim diye sevgiyi fıtratımıza yerleştirmiştir. 
Kısacası Allah’a paradigmamızda yer vermeden sevgi 
hissimize mantıksal bir temel bulmak mümkün değildir.

Aristo, evrendeki hareketin kaynağını, Sevilenin (Al-
lah, İlk Hareket Ettirici) seveni (evrendeki varlıklar) hare-
ket ettirmesiyle açıklamaya çalışmıştır.79 Birçok ilahiyatçı 
ve felsefeci bu konuyu sistemlerinin merkezi yapmış-
lardır. Allah’ı sevmeyi ve Allah’ın sevgisini bu kadar 
önemsemek sadece romantik bir mistisizm midir? Yani 
bir kendini kandırma mıdır? Yoksa olması gerekenin ta 
kendisi midir? Bunun bir hakikat olduğu ve olması gere-
kenin tam olarak bu olduğu kanaatindeyim. Bunun için 
iki tane hususu anlamak gereklidir: Öncelikle Allah’ın 
varlığını, sonra ise sevginin önemini. Allah’ın varlığının 
nasıl temellendirileceğini daha önceki bölümlerde atıf 
yaptığım kitaplarımda ele aldım. Sevginin önemini an-
lamak için ise “mutluluk” ile ilgili başlıkta değindiğim 
düşünce deneyinin yeterli olduğu kanaatindeyim. Sağ-
lıklı her insan, fıtratı gereği sevmek ve sevilmek ister. 
Hayatta istediğimiz her şeyi elde ettiğimiz fakat hiç kim-
seyi sevemediğimiz ve hiç kimse tarafından sevilmedi-
ğimiz bir durumu hayal edelim. Daha da kötüsü herkes-
ten nefret ettiğimiz ve herkesin bizden nefret ettiği bir 
durumu da hayal edelim. Böylesine durumlara karşı ru-

79	 Aristotle, Metaphysics, Çev: W. D. Ross, Ed: Roger Bishop Jo-
nes, NuVision Publications, 2012.



112

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

humuzun isyanı, ruhumuzun sevgi çığlığının bizim için 
ne kadar önemli olduğunu göstermektedir. 

Tarih boyunca din adına ortaya konulan hastalıklı 
görüşlerin tedavisi için dinin içindeki sevgi vurgusunu 
arttırmak önemli bir ilaçtır. Nitekim Hz. Musa, Hz. Da-
vud, Hz. İsa ve Hz. Muhammed gibi peygamberler ara-
cılığıyla insanlara iletilmiş mesajlarla, insanların Allah’a 
ve Allah’ın insanlara sevgisinin önemi bildirilmiştir. Dün-
yadaki milyarlarca insan tarafından okunan bu metinler-
deki sevgiyle ilgili birçok ifadenin içinden aktaracağım 
şu ifadeler konuya örneklerdir:

Tevrat, Tesniye 6-5: Allah’ın Rabbi bütün yüreğinle 
ve bütün canınla ve bütün kuvvetinle seveceksin.

Zebur, Mezmurlar 36-7: Sevgin ne değerli, ey Allah! 
Kanatlarının gölgesine sığınır insanoğlu.

36-8: Evindeki bolluğa doyarlar. Zevklerinin 
ırmağından içirirsin onlara.

36-9: Çünkü yaşam kaynağı Sensin. Senin ışı-
ğınla aydınlanırız.

36-10: Sürekli göster Seni tanıyanlara sevgini. 
Yüreği temiz olanlara doğruluğunu.

İncil, Matta 22-36: “Ey Öğretmen! Ruhsal yasada 
en önemli buyruk hangisidir?”

22-37: İsa yanıtladı: “Allah’ın Rabbi tüm yü-
reğinle, tüm canınla, tüm anlayışınla seveceksin.”

22-38: “En önemli olan ve başta gelen buy-
ruk budur.”



113

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

Kuran, 2-Bakara Suresi 165: İnsanların bir kısmı 
Allah’tan başka varlıkları O’na denk tutar da, Allah’ı 
sever gibi onları severler. İnananların Allah’a olan 
sevgileri ise daha güçlüdür.

Kuran, 5-Maide Suresi 54: İnananlar! Aranızdan 
kim dininden dönerse bilsin ki, Allah, Kendisinin 
onları sevdiği ve onların da Kendisini sevdiği, ina-
nanlara karşı alçak gönüllü, inkarcılara karşı güçlü 
ve onurlu, Allah yolunda çaba gösteren ve kınayıcı-
nın kınamasından korkmayan bir millet getirir. Bu, 
Allah’ın dilediğine verdiği armağanıdır. Allah rah-
meti geniş olandır, bilendir.

Lewis (1898-1963), sevgi konusuna odaklandığı kita-
bında beğeni-sevgisi (appreciative-love), ihtiyaç-sevgisi 
(need-love) ve hediye-sevgi (gift-love) arasında ayrım ya-
par.80 Bir daha hiç koklanmayacak olsa bile bir çiçeğin 
kokusunu beğenip takdir etmek ve sevmek beğeni-sev-
gisine örnektir. Küçük çocuğun beslenme ve diğer tüm 
gereksinimleri için muhtaç olduğu anne ve babasına sev-
gisi ihtiyaç-sevgisine örnektir. Anne ve babanın, hiçbir 
karşılığı olmayacak olsa da çocuklarına sevgileri ve fe-
dakarlıkları hediye-sevgiye örnektir. 

Bence, şükran-sevgisini (gratitude-love) dördüncü bir 
sevgi türü olarak ayırıp ele almak konumuz açısından fay-
dalı olacaktır. Bir kimsenin, anne ve babasına geçmiş-
teki yaptıklarından dolayı duyduğu sevgi şükran-sevgi-
sine örnektir. İhtiyaç-sevgisinde devam eden ihtiyaçların 

80	 C. S. Lewis, The Four Loves, Harcourt, 1960, s. 33.



114

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

karşılanmasından veya gelecekteki ihtiyaçların karşılana-
cağı beklentisinden dolayı sevgi duyuluyorken, şükran-
sevgisinde geçmişte yapılanlardan dolayı sevgi duyul-
maktadır. İhtiyaç-sevgisinde süren ihtiyaçlar, yani mevcut 
menfaat motivasyon kaynağıyken, şükran-sevgisinde mo-
tivasyon kaynağı geçmişte yapılanlardır. Şükran-sevgisi 
mevcut menfaatten bağımsız olarak var olan ve nankör 
olanla olmayanı çok iyi ayıran bir sevgidir. Bu önemli 
bir husustur ve bu yüzden bu sevgi türü ayrı bir başlıkta 
incelenmeyi hak etmektedir. Şükran-sevgisi, karşı tara-
fın bizim ihtiyaçlarımızı karşılamış olmasından dolayı 
duyulabileceği gibi, maddi veya psikolojik hiçbir ihtiya-
cımız olmasa da birisinin bizi sevmesinden veya hakkı-
mızda iyi şeyler söylemiş olmasından dolayı da duyula-
bilir. Bu sevgi tipinde, yapılmış olanlardan kaynaklı bir 
sevgi mevcuttur. Birçok zaman, birine karşı sevgimizde 
bu sevgi türleri birbirine karışmış şekilde bulunur. Bu 
dört sevgi açısından Allah’la olan sevgi ilişkimizi kısaca 
değerlendireceğim.

Beğeni-Sevgisi: Yaratılışımız (fıtratımız) gereği, be-
ğenimizden beğeni-sevgisine giden bir yol vardır. Al-
lah tüm güzellikleriyle ve ihtişamıyla evrenin, dünya-
nın, tüm canlıların yaratıcısı olmasından ve böylesine 
yaratma kudretine sahip olmasından dolayı her şey ile 
herkesten çok beğeni-sevgisini hak eder.81 Beğenimizi 
celbeden her ne varsa, hepsi O’nun sayesinde var olmuş-

81	 Beğeniyle ilgili bu husus, kitabın ilerleyen sayfalarında altıncı 
çığlık olarak ele alacağım “güzel” kavramıyla yakından ilişkili-
dir.



115

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

tur. Bu sevgiyi içimizde geliştirebilmek için (hiç şüphe-
siz bu sevgiyi geliştirmek bizim için çok değerlidir) her 
varlığı, Allah’ın yarattığı bir varlık olduğunu göz önünde 
bulundurarak algılamamız önemlidir. Birçok ilahiyatçı, 
felsefeci ve edebiyatçı Allah’ın yarattıklarını beğenerek 
ve severek Allah’ı sevebileceğimize dikkat çekmişlerdir. 
Örneğin Dostoyevski’nin (1821-1881) ünlü romanı “Kara-
mazov Kardeşler”de, Zossima şöyle demektedir:

“Allah’ın yarattıklarını sev; hem bütününü hem her 
bir kum tanesini. Her yaprağı, her ışık şuasını sev. Hay-
vanları, bitkileri, her bir farklı şeyi sev. Her bir şeyi se-
versen her bir şeyde Allah’ın gizemini kavrarsın ve bir 
kere bunu kavradığında, ondan sonra O’nu her gün doğru 
bir anlayışla idrak edersin, böylece bütün evreni kucak-
layan ve evrensel olan bir sevgiye ulaşırsın.”82

Kuran’ın yüzlerce ayetinde gözlerimiz Allah’ın ya-
rattıklarına çevrilir. Kuran “Sadece beni okuyun” diyen 
bir kitap değildir. Kuran ayetlerinde defalarca yıldızla-
rıyla, dünyasıyla, canlılarıyla evren kitabını okumaya ve 
bu kitap üzerinde düşünmeye davet vardır. Evrendeki ol-
gular üzerine böylesine bir tefekkür, evrendeki varlıkları 
Yaratıcılarıyla bağ kurarak düşünen zihinlerin gelişme-
sini sağlar. Böylesi zihinler, evrende sadece Yaratıcının 
kudret, bilgi ve sanatını idrak etmekle kalmaz, aynı za-
manda evren üzerine tefekkür ederlerken Allah’a karşı 
beğeni-sevgileri de gelişir. Yaratılmışlardan Yaratıcıya 

82	 Fyodor Dostoevsky,  The Brothers Karamazov, Çev: Richard 
Pevear ve Larissa Volokhonsky, Picador, 2021.

https://www.goodreads.com/work/quotes/3393910


116

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

giden beğeni-sevgisi bir yol olduğu gibi Yaratıcıdan ya-
rattıklarını sevmeye giden bir yol da vardır, sonra bu yol 
tekrar beğeni-sevgisiyle Yaratıcıya ulaştırır. Böylece ya-
ratılmışlardan Yaratıcıya, Yaratıcıdan yaratılmışlara gi-
den yollar birbirini destekler ve coşkulu bir beğeni-sev-
gisini besler. Var olmanın olağanüstülüğünü, evrenin 
ihtişamını, yaratılmışların güzelliğini hissedip de co-
şamıyorsak utanç duymamız lazım! Göğün, denizlerin, 
ağaçların, kuşların, karıncaların seslerini işitemiyorsak 
sağır değil miyiz?

Allah’ı, evreni ve zamanı aşkın varlık olarak seve-
biliriz. Bunun yanında O’nu, yarattıkları üzerinden se-
vebiliriz, yani evrendeki içkinliği üzerinden. Bu, ev-
rene ve dünyaya sevgimizi değerli kılar, çünkü bunlar, 
En Önemli’ye sevgimizi beslemektedir. Bazı mistik-
ler, dünyanın güzelliklerinin saptırıcılığından çekine-
rek, dünyayı çirkin ve değersiz görmek yoluyla (Allah’la 
aralarında perde olarak algıladıkları dünyayı aradan kal-
dırarak) Allah’a yaklaşmaya çalışmışlardır. Oysa bu ko-
nuda, Kuran’ın ve birçok ilahiyatçıyla felsefecinin (be-
nim de katıldığım) yolu, dünyadaki güzellikleri Allah’a 
ulaştıran bir araç olarak değerlendirmektir. Böylesi bir 
bakış, dünyayı Allah’a ulaştıran araç olduğu için sevmek 
ve önemsemek gerektiğini gösterir. Dünyevi bir sevgi an-
cak Allah’tan uzaklaştıran bir etkide bulunuyorsa düzeltil-
melidir; Kuran’da, Allah’ın sevgisiyle ne çatışırsa çatışsın 
inananların tercihini Allah’tan ve O’nun gösterdiği yol-
dan yana kullanmaları gerektiği söylenir (2-Bakara Suresi 



117

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

165; 9-Tevbe Suresi 24). Allah’a doğru sevgiyle yola çık-
mış insanın yolunu kapatan dünyevi hangi tutku, bağlı-
lık, hırs varsa tereddütsüz süpürülmelidir. Fakat Allah’ı 
bulmak için dünyayı terk etmek değil, dünyanın gerçek 
kimliğini keşfetmek gereklidir.

Allah’tan insana yönelik olarak beğeni-sevgisinin olup 
olmayacağı da sorulabilir. İnsan çoğu zaman hayret eder, 
sonra ise hayretten hayranlığa ve beğeni-sevgisine uza-
nan bir köprü oluşur. Tüm varlık, Allah’ın yaratmasının 
sonucunda oluştuğuna göre, Allah’ın insana veya her-
hangi bir varlığa hayret etmesi ve böylesi bir köprüyle 
beğeni-sevgisinin oluşması düşünülemez. Ama teşbihte 
hata olmazsa; bir sanatçının, önce zihninde oluşturduğu 
sonra meydana çıkardığı eserini beğenmesine ve sev-
mesine benzer bir beğeniyi ve sevgiyi, Allah’ın yarat-
tığı insanlara karşı duyması mümkündür. Allah, insanı, 
yarattıklarının birçoğundan (hepsinden denmediğine de 
dikkat edelim) daha üstün kıldığını Kuran’da söylemek-
tedir (17-İsra Suresi 70). Allah’ın, kendisine mahsus bir 
beğeni-sevgisiyle, yarattığı varlıklar içinde özel bir yeri 
olan insanı sevdiğini düşünmekte bir sorun olmadığı ve 
bu bakışın doğru olduğu kanaatindeyim.

İhtiyaç-Sevgisi: İhtiyaçlarımızı giderene karşı sevgi 
duymamız da fıtratımıza içkin bir insan özelliğidir. Ço-
cukken ilk sevdiklerimiz, ihtiyaçlarımızı giderenler (ge-
nelde ebeveynlerimiz) değil midir? Her geçen yıl, her 
geçen gün, her geçen saat ölüme biraz daha yaklaşmak-
tayız. Sevdiklerimizin bir kısmı bizden önce bu dünyadan 



118

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ayrıldı, bir kısmı bizden sonra ayrılacak. Hızla yaklaştı-
ğımız ölüm noktasına geldiğimizde dünya yolculuğumuz 
sona erecek. Oysa işitmek, görmek, annemize sarılmak, 
çiçekleri koklamak, sevdiğimizle oynaşmak, dostlarla ye-
mek sofralarında buluşmak ne kadar da güzeldi! Bu kadar 
güzellik ve içimizdeki sevgi, bu kadar kısacık bir hayat 
için miydi? Varlığımızın, güzelliklerin, sevginin ölüm-
den sonra da devam etmesinden, sevdiklerimizle yeniden 
kavuşmaktan daha büyük bir ihtiyacımız olabilir mi? El-
bette olamaz. Bu en büyük ihtiyacımıza ancak evreni ve 
bizi yaratan cevap verebilir. Evreni, tüm canlıları ve bizi 
yoktan yaratan için bir kez daha yaratmak çok kolaydır. 
Üstelik Allah, kendisi için çok kolay olan yeniden yarat-
mayı gerçekleştireceğini tarih boyunca yolladığı peygam-
berleri ve kitaplarıyla müjdelemiştir. O zaman, şu anda 
varlığımızı devam ettiren ve en büyük ihtiyacımız olan 
öldükten sonra yeniden yaratılmayı müjdeleyen Allah’ı 
en büyük ihtiyaç-sevgisiyle sevmemiz gerekir. 

İhtiyaçla bağlantılı bir sevginin “ikiyüzlülük” oldu-
ğunu söyleyenlere rastladım. Bunun doğru olmadığı ka-
naatindeyim; olsa olsa dörtlü ayrım içinde, menfaatle 
ilişkili bu sevginin, değer olarak diğer sevgilerin altında 
olduğu söylenebilir (benim de kanaatim bu yöndedir). Fa-
kat diğer sevgi türlerinden daha az değerli olması “iki-
yüzlü” olması anlamına gelmez. Nitekim bir çocuk, tüm 
ihtiyaçlarını görmekte olan annesini ve babasını ihtiyaç-
sevgisiyle sevdiğinde hangimiz bunu ikiyüzlülük olarak 
nitelemektedir? Biz kuluz, muhtaç varlıklarız ve bizim 



119

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

çok önemli ihtiyaçlarımızı ancak Allah giderebilir. Hele 
eksikliği bize acı veren ihtiyaçlarımız nasıl da Allah’a 
yöneltir! Mutluluklar Allah’a yürütür, acılar ise Allah’a 
koşturur. İhtiyaçlarımız için Allah’a yönelmemiz ne iki-
yüzlülüktür ne de utanılacak bir durumdur. Kul olduğu-
muz gerçeğine uygun davranmak utanılacak bir durum 
olamaz. Tersine, kulluk şuuru böylesi bir yönelmeyi ge-
rektirmektedir. İnsan, en yüksek noktaya secde için eğil-
diğinde erişir.

İnsan kuldur ve muhtaçtır, Allah ise ihtiyaçları gide-
ren ama hiçbir şeye muhtaç olmayandır. İnsan ile Allah’ın 
sevgilerinin en farklı olduğu sevgi türü ihtiyaç-sevgisi-
dir. Allah hiçbir şeye muhtaç olmadığı için O’nda ihti-
yaç-sevgisine benzer bir sevgi olması düşünülemez. O, 
ihtiyaçlarımızı giderene karşı ihtiyaç-sevgisi duymaya 
yönelten fıtratımızı hediye ederek, böylesi bir yolla da 
Kendisiyle sevgi ilişkisi kurmamıza olanak tanımıştır. 

Şükran-Sevgisi: Şükran hissine sahip olmanın psi-
kolojimizi ve sağlığımızı olumlu şekilde etkilediğini gös-
teren birçok bilimsel çalışma mevcuttur.83 Fıtratımızın 
gereği olarak; ihtiyaçlarımızı gidermiş, yardım etmiş, 
zor zamanlarda destek olmuş, sevgisini göstermiş kişi-
lere karşı şükran hissi duyarız. Şükran duygumuza eşlik 
eden bir sevgi vardır ki buna şükran-sevgisi diyorum. Her 
şeye Allah sayesinde sahibiz. Eğer göremeseydik göre-

83	 Bir örnek: Sunghyon Kyeong,  Joohan Kim ve diğ, “Effects of 
Gratitude Meditation on Neural Network Functional Connecti-
vity and Brain-Heart Coupling”, Scientific Reports, No: 7, 11 
Temmuz 2017.

https://www.nature.com/articles/s41598-017-05520-9#auth-Sunghyon-Kyeong
https://www.nature.com/articles/s41598-017-05520-9#auth-Joohan-Kim


120

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bilmek, işitemeseydik işitebilmek, yürüyemeseydik yü-
rüyebilmek için neler vermezdik! Birisi bize önemi göz-
lerimizin yüzde biri bile olmayan bir şey vermiş olsa o 
kişiye karşı şükran-sevgisi beslemez miyiz? Veya biz bi-
risine önemi gözlerinin yüzde biri bile olmayan bir şey 
vermiş olsak ve o kişi bu yaptığımızı görmezden gelse 
onu “nankör” olarak niteleyerek kızmaz mıyız? Allah’ın 
birçok insana işitmeyi, görmeyi, yürümeyi ve diğer bir-
çok nimeti vermiş olması, bizim bunları küçük görme-
mize, şükran-sevgimizin eksik olmasına yol açmamalı-
dır. Birçok zaman, hemen herkeste olup da bizde de olan 
özelliklerin (işitme, görme gibi) değerini gereğince tak-
dir edemiyoruz. Bu yanlış algının ve büyük nankörlü-
ğün üstesinden gelmek için işitemeseydik, göremeseydik, 
yürüyemeseydik bizim için ne kadar büyük eksiklik ola-
cağına ciddi şekilde konsantre olup düşünmemiz gerek-
mektedir. Hayatı boyunca bize iyilikleri dokunan herkese 
toplam şükran duygumuzdan ve şükran-sevgimizden çok 
daha fazlasını Allah’a göstermemiz gerekmektedir. Ne-
deni gayet basit; Allah’ın bizi var etmiş olması ve ver-
diği nimetler, tüm insanların bize yaptıkları iyiliklerin 
toplamından katbekat daha önemlidir. 

Sahip olduklarımıza tesadüfen değil de seven bir 
Allah’ın lütfuyla sahip olduğumuzu bilmek, içimizdeki 
minnettarlık hissini harekete geçiren ve şükran-sevgimizi 
besleyen çok önemli bir husustur.84 Şükran-sevgisini ih-

84	 Richard Swinburne, “How God Makes Life a Lot More Mea-
ningful”, Ed: Joshua W. Seachris ve Stewart Goetz, God and 
Meaning, Bloomsbury, 2016, s. 154.



121

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

tiyaç-sevgisinden ayıran önemli bir özellik, hiçbir men-
faat kalmadığında da şükran-sevgisinin var olmasıdır. 
Kişinin nankör olup olmadığını şükran hissi ve bundan 
kaynaklı şükran-sevgisi çok iyi ortaya çıkarmaktadır. Bu 
yüzden bu sevginin ihtiyaç-sevgisinden daha değerli ol-
duğunu rahatlıkla söyleyebilirim. Anne babasına ihtiyaç 
içindeyken ihtiyaç-sevgisi duyan birçok kimse, anne ba-
basına hiçbir ihtiyacı kalmadığı dönemde onlara sırtla-
rını dönüp onlarla ilgilenmemektedir. Elbette ihtiyaçları 
giderilirken de anne babasına karşı nankör olan ve sevgi 
beslemeyen evlat örneklerine rastlanmaktadır. Fakat bu 
daha ender bir durumdur ve iyi evladı kötüsünden ayırt 
etmekte şükran-sevgisi iyi bir kriterdir. Allah’a karşı du-
yulan şükran-sevgisinin, ihtiyaç-sevgisinden daha önemli 
olduğunu da söyleyebilirim. Allah’a olan ihtiyacımız hiç 
bitmediği için, anne babayla ilgili verilen örnekteki gibi, 
Allah’a karşı şükran-sevgimizle ihtiyaç-sevgimizi ayırt 
etmemiz kolay değildir. Fakat iç dünyamızı bizden iyi 
bilen Allah, O’na ne tür sevgi beslediğimizi bilir.

Kullarının Allah’ın bir ihtiyacını gidermiş olmaları dü-
şünülemeyeceğine göre Allah’ın, ihtiyaçlarının karşılan-
mış olmasından dolayı şükran-sevgisine benzer bir sev-
giye sahip olması düşünülemez. Fakat kimi zaman, karşı 
taraf, hiçbir ihtiyacımızı karşılamasa da, bize hiçbir kat-
kısı olmasa da, bizi sevmesinden veya söylediklerimize 
uygun davranışlarından dolayı da ona karşı şükran-sev-
gisine benzer bir sevgi hissederiz. Benzer şekilde Allah, 
kulları Kendisini sevdiği ve yolladığı vahiyler aracılığıyla 



122

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ilettiklerine uygun inandıkları ve davrandıkları için, yani 
özgür iradeyle yaptıkları için onları şükran-sevgisine 
benzer bir sevgiyle sever. Nitekim Kuran’da, Arapçadan 
Türkçeye geçmiş olan “şükür” kelimesi (“şükran” keli-
mesi bu kelimeden türemiştir), hem insanlardan Allah’a 
karşı duyulması gereken bir hissi hem de Allah’ın razı 
olduğu kullarına yönelik hissini ifade için geçmektedir. 
Her iki kullanım için de birer örnek vereyim:

67-Mülk Suresi 23: De ki: “O, sizi meydana getir-
miştir ve size kulaklar, gözler ve gönüller vermiştir. 
Ne kadar da az şükrediyorsunuz!” 

4-Nisa Suresi 147: Siz şükreder ve iman ederseniz 
Allah size niçin azap etsin? Allah şükredicidir, bilendir.

Kuran’da, Allah’ın kullarından hoşnut olması için ge-
çen “razı” kelimesi, kullarının Allah’tan hoşnut olması 
için de geçmektedir: 

89-Fecr Suresi 28: Rabbine dön; sen O’ndan razı, 
O da senden razı olarak. 

98-Beyyine Suresi 8: Allah onlardan razı olmuş, 
onlar da Allah’tan razı olmuşlardır. 

“Razı olma” sevgiyle yakın ilişkilidir. Kişi eğer bi-
rinden “razı” ise ona karşı bir şekilde sevgi besliyordur. 
Fakat Allah’ın kullarından razı olması Allah’ın kendi-
sine mahsus şükran-sevgisine bir örnekken, kullarının 
Allah’tan razı olması hem şükran-sevgisini hem de ihti-
yaç-sevgisini beraber içermektedir. Burada önemli olan 
husus şudur: Ahiret inancı, Allah’ın vahiyleri içinde en 



123

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

temel inanç esaslarından ve müjdelerden birisidir. Allah’ın 
Cennette iyi kullarını kurtaracak ve nimetlendirecek ol-
ması, Allah’ın kullarından razı olmasıyla ve Kendisine 
mahsus şükran-sevgisiyle ilişkilidir. Kullarının gereği 
gibi inanmalarını ve eylemlerde bulunmalarını Allah şük-
ranla karşılamaktadır. Kuran’a göre Allah’ın kullarından 
razı olması (kullarına karşı şükran-sevgisi) Cennetteki 
nimetlerden daha değerlidir. Bunun Cehennem için para-
lel bir okumasını yaparsak; Allah’ın rızasını kaybetme-
nin Cehennem cezalarından daha kötü olduğunu söyle-
yebiliriz. Allah’ın sevgisini sevgi yapan Cennet değildir 
ama Cenneti Cennet yapan Allah’ın sevgisidir. Allah’ın 
sevgisini kazanmak, Cennet hazları ve Cehennem ceza-
larından daha önemlidir. Kuran’a göre Allah’ın sevgisi-
nin (rızasının) en önemli hedef olduğu rahatlıkla söyle-
nebilir. İlgili ayet şöyledir:

9-Tevbe Suresi 72: Allah, inanan erkeklere ve ka-
dınlara altından ırmaklar akan, ebedî olarak kala-
cakları Cennetler ve nezih meskenleriyle Adn Cennet-
lerini vadetmiştir. Allah’ın rızası ise tüm bunlardan 
daha önemlidir. İşte büyük kurtuluş budur.

Hediye-Sevgi: Her şey Allah’ın önce evreni, sonra 
dünyayı, sonra canlıları ve bizi yoktan yaratmasıyla baş-
ladı. Yokluktan varlığa çıkışımız, Allah’ın kudret ve bil-
gisinin bir neticesidir. Allah’ın yaratması, özgür irade-
siyle seçtiği bir eylemdi yani Allah’ı bizleri yaratmaya 



124

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

zorlayacak hiçbir unsur yoktu.85 Peki, Allah’ın insanı ya-
ratmasının arkasındaki motivasyon neydi? Yahudi, Hris-
tiyan ve İslam dinlerinden birçok ilahiyatçı, felsefeci 
ve düşünür Allah’ın insanı yaratmasını “Allah’ın sevgi-
sine” bağlamışlardır.86 Afrika’daki yerel kültürleri ince-
leyenler, buradaki birçok kültürde de Allah’ın yaratma-
sının Allah’ın sevgisine bağlandığını ifade etmişlerdir.87 
Bu sevgi, hediye-sevginin çok önemli bir örneğidir; bu 
sevgi türü sayesinde var olduk. Daha önce sayılan un-
surların hiçbiri bu sevgide yoktur. Ne beğeni ne ihtiyaç 
ne de şükran bu sevginin kaynağıdır. Birçok kişi “Allah 
bizi niye yarattı?” diye sormakta, Allah’ın bizim varlığı-
mıza ihtiyacı olmamasına rağmen bizi neden var ettiğini 
merak etmektedir. Bir eylemin sadece bir ihtiyaç ile mo-
tive olabileceğini zannetmek ciddi bir hatadır. Hediye-
sevgi, ne geçmişteki bir yapılana karşı şükranla ne de 
mevcut veya ileride ortaya çıkacak bir ihtiyacın gideril-
mesiyle motive olmaktadır. Hediye-sevgi başlangıçların 
başlatıcısıdır. Bu yüzden sevgi, ana oyunun bir figüranı 

85	 “Allah’ın özgür iradesi” ifadesiyle; Allah’ın, Kendisinin dışın-
daki herhangi bir unsurun kısıtlaması ve zorlaması olmadan, bi-
linçli tercihiyle eylemde bulunmasını kastediyorum. Bu konuyla 
ilgili geniş felsefi tartışmaya burada girmiyorum.

86	 İslam diniyle ilgili olarak bu konuyu ele alan örnek bir makale: 
William C. Chittick, “Divine and Human Love in Islam”, Ed: 
Jeff Levin and Stephen G. Post, Divine Love, Templeton Press, 
2010, s. 163-200.

87	 John S. Mbiti, “If God Did Not Love Me, God Would Not Have 
Made Me!: Exploring Divine Love In African Religion,”, Ed: 
Jeff Levin and Stephen G. Post, Divine Love, Templeton Press, 
2010, s. 23-55.



125

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

gibi asla düşünülmemelidir; sevgi en başından beri baş-
roldedir. Başlangıçlar dışındaki yerlerde de elbette böy-
lesi bir sevgi yürürlükte olabilir ama başlangıcın başlatı-
cısı olması bu sevgiyi önemli kılan unsurlardan birisidir. 

İnsanın Allah’ı bu değerli sevgi türüyle sevmesinin 
mümkün olup olmadığı sorulabilir. Allah’ı sırf Allah ol-
duğu için sevmek, hiçbir karşılık beklememek, hiç şüphe-
siz çok güzel bir sevgi türüdür. Bu hususla ilgili öncelikle 
şu soruyu sormak faydalı olacaktır; insanın hediye-sev-
giyle sevmesi mümkün mü? Anne babanın, birçok za-
man hiçbir karşılık almayacak olsalar da çocuklarına 
duydukları sevgi, insanın hediye-sevgi ile sevmesinin 
mümkün olduğunu göstermektedir. Bu sevgi türünü duy-
mamız mümkün olduğuna göre Allah’ı da bu sevgiyle 
sevebiliriz demektir. Allah, bizim için yaptıkları ve ya-
pacaklarından bağımsız olarak, sırf Allah olduğu için 
her şeyden ve herkesten çok hediye-sevgiyle sevilmeyi 
hak eder. O’nu mümkün olduğunca tanıyarak (“marife-
tullaha” sahip olarak), herkesten ve her şeyden çok he-
diye-sevgiyle sevilmeyi hak ettiğini idrak ederek içimiz-
deki bu sevgi türünü harekete geçirebiliriz. Gazzali’nin 
(1058-1111) dikkat çektiği gibi en değerli kazanç “Allah’ı 
tanımaktır” (marifettullah) ve Allah’ı tanıma yetkinleş-
tikçe Allah’a sevgi de yetkinleşir. Dinde erdem olarak 
kabul edilen birçok düşünce ve eylem sevginin meyvesi-
dir.88 Allah’a karşı gösterilecek hediye-sevginin alameti; 

88	 İmam-ı Gazzali, İhya-u Ulum’id-Din, 4. cilt, Çev: Ali Arslan, 
Merve Yayınları, 2016, s. 613-749.



126

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Allah’tan hiçbir karşılık alma beklentisi olmadan Allah’ı 
sevmek ve Allah yolunda olmaktan dolayı sıkıntılarla, 
zorluklarla, menfaat kayıplarıyla karşılaşıldığında bun-
ları tereddütsüz göğüslemektir. 

Augustine (354-430), bir arkadaşının ölümü üzerine, 
yalnızlık ve keder duygularını derinlemesine hisseder 
ve mutluluğun geçici olanlar üzerine bina edilemeyece-
ğini, sevginin bir nimet olması için sadece Ezeli Olan’a 
yönelik olması gerektiğini ifade eder.89 Lewis, çok saygı 
duyduğu Augustine’in, sevgiye karşı bu yaklaşımının, 
garantici insan doğasına uygun olduğunu ifade eder fa-
kat eksik bulur. Allah’ı hesapsız, kitapsız sevmek gerek-
tiğini, kendini garantiye almaya çalışarak Allah’a karşı 
gösterilen sevgilerin eksik olduğunu söyler. Lewis’e göre 
menfaate ve hesaba dayanmayan hediye-sevgi, sevginin 
en üst formudur ve bizim de Allah’ı böylesi bir sevgiyle 
sevmemiz gerekmektedir:

“Biz, Allah’a, tüm sevgilerde mevcut olan çilelerden 
kaçarak değil fakat tüm çileleri kabullenerek ve O’na ada-
yarak, tüm savunmacı zırhımızı bir kenara atarak yakla-
şabiliriz. Eğer kalplerimizin kırık olması gerekiyorsa ve 
O, kalbimizin böylesine kırıklığını tercih ettiyse; o za-
man öyle olsun.”90

Elbette inanan kulları, Allah’ın cömertliğini ve yo-
lunda çekilen sıkıntıları mükafatlandıracağını bilirler. 

89	 Saint Augustine, The Confessions of Saint Augustine, Çev: 
John K. Ryan, Image Books, 1988, s. 56-64.

90	 C. S. Lewis, The Four Loves, Harcourt, 1960, s. 170.



127

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

Bu yüzden, Allah’ın mükafatlandırıcılığı olmasaydı sı-
kıntılara karşı tavrın ne olacağını tespit etmek çok zor-
dur. Diğer sevgi türlerinden yalıtarak Allah’a ne kadar 
hediye-sevgi duyulduğunu anlamak hiç de kolay değil-
dir (belki mümkün de değildir). Ama Allah kullarının 
iç dünyalarını kendilerinden iyi bilmektedir. Şu iki Ku-
ran ayeti bu konuyu enfes bir şekilde ifade etmektedir:

8-Enfal Suresi 24: Bilin ki, şüphesiz Allah kişi ile 
kalbinin arasına girer. O’nun huzurunda toplana-
caksınız.

50-Kaf Suresi 16: Muhakkak insanı yarattık ve 
benliğinin onu nasıl kuruntulara düşürdüğünü bili-
riz. Biz, ona, şah damarından daha yakınız.

İnsanlardan Allah’a ve Allah’tan insanlara karşı aynı 
“sevgi” kelimesiyle sevgi ilişkisini tarif etmemiz kimseyi 
yanılgıya sürüklememelidir. Allah’la insan arası sevgi, 
iki yönlüdür ama iki eşit arası sevgi değildir; arada on-
tolojik uçurum olan iki varlık arası sevgidir. Bu, Yaratan 
ve yaratılmış, Hiçbir Şeye Muhtaç Olmayan ve çok muh-
taç olan, Rab ve kul arasındaki sevgidir. Sonuçta Allah’ı 
mümkün olan tüm sevgi türleriyle sevmemiz gereklidir; 
bu dört sevgi türüyle de Allah’ı sevmek güzeldir. Her-
hangi bir sevgi türünü azaltarak değil, eksik olan sevgi 
türünü geliştirerek Allah’ı sevmeliyiz. Allah’a sevgimiz 
basit kar zarar hesaplarının üzerinde olmalıdır. Gücümü-
zün yettiği ölçüde bütün her şeyimizi Allah yolunda or-
taya koymamız samimiyetimizi gösterecektir. Allah için 
yola çıkmış kişiye, bu yolun dışında bir B planı yapması 



128

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

yakışmaz. Bu yol, birçok yoldan biri değildir. Her şeyin 
sahibi Allah’ın yolunda gitmek, gidilecek yegane yoldur. 
Bu yolda düşsek de kalkıp tövbe etmemiz, sonra bu yolda 
durmadan yürümeye devam eden bir kul olmamız gere-
kir. Kaybedilmesinden korkulmaya değer tek şey Allah’ın 
sevgisini ve rızasını kaybetmektir.

Fıtratımız bahsedilen dört sevgi türünü de duyaca-
ğımız şekilde yaratıldığına ve Allah tüm bu sevgi türle-
rini herkesten çok hak ettiğine göre, tüm bu sevgi türle-
riyle Rabbimizi sevmemiz dünya hayatımızı en değerli 
şekilde yaşamamız demektir. Rabbimizin sevgi ve rıza-
sını kazanmak ise ruhi ihtiyaçlarımızın en derinlerinden 
biri olan bir kıymet (significance) ve değer sahibi olma-
mızın yegane çaresidir.91 

Bu konuyla ilgili olarak Allah’ın sevgisi ile Allah’ın 
adaleti arasındaki ilişki gündeme gelmiştir. Kimi zaman 
sevginin ve adaletin gereğinin farklı olacağı düşünülmüş-
tür; bu yüzden bu iki kavramın uzlaştırılması bazılarına 
göre zor bir husustur. Ben, bu konuda bir zorluk olma-
dığı kanaatindeyim. Kuran’da Allah, yüz elli civarında 
ismiyle (sıfattan türemiş isimle demek daha da doğru-
dur; bunlar “esmaül hüsna” olarak anılmaktadır) tanı-
tılır. Bunlardan Allah’ın kullarına sevgisini ifade eden 
“Vedud” (Seven ve Sevginin Kaynağı) isminin yanında 
Allah’ı “Rahman” (Merhametli), “Rahim” (Şefkati Bol), 

91	 Stephen G. Post, “Conclusion”, Ed: Jeff Levin ve Stephen G. 
Post, Divine Love, Templeton Press, 2010, s. 237-253.



129

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

“Halim” (Yumuşak Davranan) olarak tanıtan birçok ismi, 
Allah’ın kullarına olan sevgisini ifade etmektedir.92 “Ada-
let” kavramı ise Kuran’da yüksek derecede önemsenir ve 
ticaret, tartmak, sorunları çözmek gibi insanlar arası ka-
rarlarda adaletli olmak sıkça vurgulanır. Allah’ın “adil” 
diye bir ismi Kuran’da geçmez ancak fiil olarak Allah’a 
adaletli davranmak izafe edilir. Bir bütün olarak konuya 
bakıldığında şu anlaşılmaktadır: Asıl olan Allah’ın her 
şeyi kapsayan merhameti ve sevgisidir; Allah’ın adaleti 
ise merhameti ve sevgisinin bir altkümesi olarak mev-
cuttur. Kuran’a göre Allah, iyilik edene iyiliği kadar, 
kötülük edene kötülüğü kadar karşılık vermez. İyilik 
edene yaptığı iyiliğe göre katbekat fazlasını verir (2-Ba-
kara Suresi 261, 4-Nisa Suresi 40, 6-Enam Suresi 160). 
Her kötülük eden de kötülüğünün karşılığını almaz; Al-
lah birçok kimsenin yaptıkları kötülükleri affedeceğini 
Kuran’da müjdelemiştir. (Özellikle tövbe edip kendile-
rini ıslah edenlerin affedileceği belirtilmiştir.) Adaletle 
muamele görecek olanlar yani yaptıkları kötülüğe denk 
ceza alacak olanlar, sadece yaptıkları kötülükler affedil-
meyenlerdir. Allah’ın, tüm güç elinde olmasına ve kötü-
lük yapanlara yaptıklarının katbekat fazlasıyla ceza ver-
meye kudreti yetmesine rağmen, onları sadece yaptıkları 
kadarıyla cezalandıracağını söylemesi de merhametinin 

92	 Sevgi konusunda iki doktora tezi yazmış olan Ghazi’nin, ikinci 
doktora tezinin kitaplaştırılmış haline bakabilirsiniz: Ghazi bin 
Muhammad bin Talal, Love in the Holy Quran, Kazi Publicati-
ons, 2000.



130

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bir göstergesidir. Yeniden diriliş gününde adalet terazi-
leri kurulacaktır (21-Enbiya Suresi 47). Allah kimseye 
hiçbir şekilde zulmetmeyecektir (18-Kehf Suresi 49). Sa-
dece kötülük yapanlardan affedilmeyenler için adaletli 
bir cezalandırma olacaktır (37-Saffat Suresi 39). Adalet, 
Allah’ın iyiliğinin bir altkümesi olduğuna göre, adaletin 
gereği olarak ahirette cezalandırmanın olması da Allah’ın 
iyiliğiyle ilişkilidir. Özü (zatı) iyi bir Allah, affedici olsa 
da, adaleti gereği kötülükleri hoş görmez. Allah’ın mer-
hametinin ve sevgisinin her şeyi kapsayan asli unsur ol-
duğunu “Rabbiniz merhamet etmeyi kendi üzerine 
aldı” (6-Enam Suresi 54), “Rahmetim her şeyi kuşat-
mıştır” (7-Araf Suresi 156) ve “Rabbimiz! Rahmetin 
ve bilgin her şeyi kuşatmıştır” (40-Mümin Suresi 7) 
gibi ayetlerden de anlıyoruz.

Bizi yaratan, varlığımızın sebebi olan, ezeli ve ebedi 
olan Rabbimizle beraberliğimiz ve O’nunla kuracağı-
mız ilişki, bütün beraberliklerimizden ve ilişkilerimiz-
den çok daha önemli ve çok daha farklıdır. Ünlü Yahudi 
filozof Buber, en temel ve en esrarlı karşılıklı ilişkinin 
ezeli Allah’la ilişkimiz olduğuna, Allah ile ilişkimizin 
“ben-o” ilişkisi değil “ben-sen” ilişkisi olduğuna dikkat 
çekip felsefi yaklaşımında bu ilişkimize merkezi bir rol 
vermiştir.93 Rabbimiz, bizim varlığımızın farkında olup, 
bizi en iyi şekilde bilir. “Yaratanın bilmemesi müm-
kün mü?” (67-Mülk Suresi 14). Bu bilme, geri kalan tüm 

93	 Martin Buber, I and Thou, Çev: Ronald Gregor Smith, Martino 
Publishing, 2010.



131

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

dostlarımızın, sevdiklerimizin bizi bilmesinden farklıdır. 
O, eksiksiz bir şekilde bizi bilir. Birçok zaman, en yakın-
larımızın bizi anlayamadıklarından, bize haksızlık yap-
tıklarından yakınır, yanlış anlaşılmanın sıkıntı ve stre-
sini yaşarız. Fakat Allah’ın bizi yanlış anlaması ve eksik 
bilmesi diye bir şey söz konusu değildir. Bizi kimse tam 
bilemez, hatta kendimizi bile kandırabiliriz veya birçok 
zaman çözemeyiz. Bizi yanlış anlaması mümkün olma-
yan ve her zaman tam olarak doğru anlayan tek varlık 
merhametli Rabbimizdir. Yaratılmış insan zihni, aynı 
anda ancak birkaç işle veya kişiyle ilgilenebilecek kapa-
sitededir. Fakat her şeyin yaratıcısı Allah için yarattığı 
her kulunun iç dünyasıyla ilgili her detaya vakıf olmak 
çok kolaydır. Kulları nerede ve ne halde olurlarsa olsun-
lar, her kulun karşısında Allah’ın yüzü (zatı) mevcuttur 
(2-Bakara Suresi 115).

Ayrıca ilişkide olduğumuz birçok kişiyle ilişkimiz za-
man zaman kesilir. Evlenince anne babasıyla görüşmesi 
azalır birçok kişinin, bazen dostlarla tatile gidilince bir 
süre eşlerden, çocuklardan ayrılık olur, çocuklar evle-
nince onlardan ayrılık olur… Kişi en çok beraber olduk-
larıyla bile günün kimi bölümlerinde ayrılık yaşar. Fakat 
Allah’la, ne hayatın belli bir döneminde ne de günün her-
hangi bir zamanında ayrılık vardır. “Nerede olursanız 
olun, O sizinle beraberdir” (57-Hadid Suresi 4). Yaşadı-
ğımız hayat boyunca, bizi tam olarak anlayan ve bizden 
hiç ayrılmayan bir tek O’dur. Ayrıca beraber olduğumuz 



132

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

insanlar ölünce, beraberliğimizle ilgili her şey onların bu 
dünyadaki hafızalarından silinir. Bizim ölümümüzle ise 
geri kalan varlıklar hakkındaki bilgimiz ve onlarla iliş-
kimiz hafızamızdan silinir. Fakat Allah, her şeyi, hem de 
ebedi olarak hatırlar. Bizle ilgili her bilgi, sevinçlerimiz 
hüzünlerimiz, üretimlerimiz, gayretlerimiz; hepsi, O’nun 
hafızasında sonsuza dek var olacaktır. Ancak O’nun is-
temesi sayesinde, ahirette, bizim de hafızamızdaki bil-
gilere yeniden kavuşmamız mümkündür.

Allah’la beraberlik ve sevgi ilişkisinin değerini an-
layan, Allah’a gönülden sevgi besler ve hayatını değerli 
kılma fırsatını yakalar. Allah’la beraberlik ve sevgi iliş-
kisinin değerini idrak etmeden bu hayatı değerli kılmanın 
olanağı yoktur. “Allah, inananların dostudur” (2-Ba-
kara Suresi 257). Bu dostluk o kadar değerlidir ki hiçbir 
şey onun yerini dolduramaz. Seçeceğiniz bin kişinin en 
yakın dostu olma imkanınız olduğunu hayal edin; dün-
yanın en zenginleri, kraliyet ailelerinin üyeleri, sporcu-
lar, sanatçılar arasında seçeceğiniz bin kişinin en yakın 
dostu olacaksınız. Bunun, Allah’ın dostluğunun yanında 
anılmaya değmeyecek kadar önemsiz olduğunu anlaya-
bilmemiz gerekir. Bizimle sürekli beraber olan, bizi biz-
den iyi bilen, bizimle ilgili tüm bilgiyi ebedi olarak mu-
hafaza edecek olan Allah’la severek ilişkide olmak insanı 
değersizlikten kurtaracak tek olanaktır. 

Genelde, maddi varlıklara karşı arzumuz onları elde 
edince geçer; yemek yiyince yemeğe karşı arzumuzun 



133

3. ÇIĞLIK: SEVGİ

geçmesi gibi. Maddi unsurlara sahip olmayan onları is-
terken; manevi unsurlara sahip olmayan onların değe-
rini bilmeyebilir, onları istemeyebilir. Manevi olanlara 
karşı arzumuz elde ettiğimizdeyse geçmez; onları elde 
edince (örneğin Allah sevgisini) daha da çok bağlanır, 
daha da çok isteriz.94

Augustine, tüm varlıkla ilişkimizi 1-araç olma ve 
2-tatmin olma açısından ikiye ayırmıştır. Ona göre sa-
dece Allah gerçek tatmini verebilir, geri kalan her şey 
Allah’la ilgili bir hedef doğrultusunda ancak araç değe-
rine sahiptir. Araçsal öneme sahip dünyevi unsurlar ar-
zularımızı karşılayabilir ama bunlar, ancak Allah’ı bil-
memize ve O’nunla tatmin olmamıza aracılık ediyorsa 
bir kıymetleri olabilir.95 İslam düşünürlerinin bir kısmı 
da yaratılmış varlıkları sevmeye “mecazi aşk”, yaratan 
Allah’ı sevmeye ise “hakiki aşk” demişler; “mecazi aşk-
ların” ancak Allah’a olan “hakiki aşka” ulaştırması duru-
munda bir değeri olabileceğini ifade etmişlerdir.96 Kuran’ın, 
“Kalpler ancak Allah’ın hatırlanmasıyla tatmin olur” 
(13-Rad Suresi 28) ayeti, “mecazi aşklarla” ruhun hiçbir 
zaman gerçek tatmini bulamayacağını ifade etmektedir. 

94	 Thomas Aquinas, The Summa Theologica, Burns Oates and 
Washburne, 1920.

95	 Saint Augustine, On Christian Doctrine, Çev: D. W. Robertson, 
Dover Publications, 2009.

96	 Bu konuda ön plana çıkan bir eser olarak bakılabilir: Mevlana 
Celaleddini Rumi, Mesnevi, Çev: Adnan Karaismailoğlu, Akçağ 
Yayınları, 2016.



134

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Evrenin Yaratıcısına karşı duyulan sevgi, tüm var-
lıkla ruhsal barış içinde olmak ve o çok korkulan ölü-
mün, Sevginin Kaynağı ile buluşmanın kapısı olduğunu 
idrak etmek demektir. İslam, Allah’la iletişimi hayatın 
merkezine koyar ve En Önemli tarafından beğenilmek, 
takdir edilmek ve sevilmek kadar önemli ve değerli bir 
hedef olmadığını göstererek, böylesine değerli bir hedefle 
hayatımıza yön verir. İslam, Allah ile kurulan sevgi iliş-
kisinin, hayatın üzerine kurulması gereken temel oldu-
ğunun dersini verir. Hayat ancak bu temel üzerine ku-
rulursa gerçek değerini bulabilir. 



135

4. ÇIĞLIK: İYİ

•

İyinin gerçekleşmesi ve kötüden uzak kalmak ruhumu-
zun en önemli çığlıklarındandır. Bununla ilgili beklen-

tilerimiz, hissetmediğimiz zamanlarda bile zihnimizin bir 
köşesinde mevcuttur. Örneğin gerekliyse komşumuzun 
yardımımıza koşmasını, okulda yan yana oturduğumuz 
arkadaşlarımızın bir şeyimizi çalmamasını, sevdiğimiz 
dostlarımızın aleyhimizde dedikodu yapmamasını bek-
leriz. Başkalarından beklentilerimizin yanında, başkala-
rının da bizlerden ahlakla (iyi ve kötüyle) ilgili beklenti-
leri olduğunu biliriz. İçimizdeki iyilik ve kötülükle ilgili 
sezgilerimiz, düşüncelerimiz ile eylemlerimizi yönlendi-
rir. İyilikle ilgili beklentilerimizin, düşüncelerimizin ve 
eylemlerimizin hayatımızda önemli bir yeri olmasına 
ve çoğumuza göre iyiliğin peşinde olmanın ve kötülü-
ğün karşısında olmanın gerekliliğinin çok açık olmasına 
rağmen felsefede (özellikle ahlak felsefesi, din felsefesi 
ve varoluşçu felsefe gibi alanlarda) bu konunun temel-
leriyle ilgili farklı birçok görüş ileri sürülmüştür. İyilik 
ve kötülükle ilgili ahlaki değerlendirmelerimizin doğuş-
tan gelen yapımızla ilgili olup olmadığı, Allah’a atıf yap-
madan iyinin temellendirilip temellendirilemeyeceği, ev-
rendeki kötülüklerin açıklamasının ne olduğu bu konuyla 



136

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ilgili önemli tartışmalı hususlardır. Bu bölümde bunları 
kısaca ele alacağım.

Evrendeki ve dünyadaki birçok olgu hakkındaki bil-
giyi onları dışarıdan gözlemleyerek elde ederiz. Kendi-
mizi ise hem dış gözlemimizle hem de iç gözlemimizle 
(introspection) biliriz. Dışarıdan bakarak göremediğimiz 
bilinç sahibi olmayı, düşünmenin ve heyecanlanmanın 
ne demek olduğunu, mutluluk, anlam ve sevgi arayışla-
rını iç gözlemimizle anlarız. Aynı şekilde iç gözlemle 
fıtratımızdaki ahlaki yapıyı da algılarız ki bunu “vic-
dan” olarak da isimlendiririz. İçimizdeki bu ahlaki ya-
pıyı üç şekilde algılarız: Birincisi neyin iyi neyin kötü 
olduğunu haber verdiğinde, ikincisi bizi iyiye yöneltip 
kötüden uzaklaştırdığında, üçüncüsü iyiyi yaptığımızda 
doğruyu yaptığımızı ve kötüyü yaptığımızda pişmanlık 
hissettirdiğinde. İçimizdeki ahlaki yapı aklımızla, ira-
demizle, duygularımızla koordineli şekilde çalışır. Fıt-
ratımızdaki tüm bu hisler, içe bakışla tanıklık ettiğimiz 
data (veriler) olarak ahlaki bir yapımız olduğunu bize 
göstermektedir.97

Farklı kültürlerdeki her sağlıklı insanın, özünde çok 
kompleks olmalarına rağmen “iyi-kötü, doğru-yanlış, ada-
letli-adaletsiz” gibi ahlakın temelini oluşturan kavram-
ları çok rahat bir şekilde kullanması, bunları kullanma 
yeteneğinin doğuştan olduğunu desteklemektedir. Bu-
nunla beraber 20. yüzyılının son çeyreğinden itibaren 

97	 Peter Kreeft, A Refutation of Moral Relativism, Ignatius Press, 
1999, s. 55.



137

4. ÇIĞLIK: İYİ

gerçekleştirilen modern psikoloji ve bilişsel bilimler 
gibi alanlardaki birçok çalışma, ahlaki bir sistem edine-
cek zihinsel donanıma doğuştan sahip olduğumuzu gös-
terdi. Fikir yeni değildi; daha önce Leibniz (1646-1716) 
gibi birçok felsefeci ve ilahiyatçı buna dikkat çekmişti.98 
Yeni olan, önceden beyan edilen bu fikrin gözlemsel ve 
deneysel verilere kavuşması oldu. Aşağıda bunlara bir-
kaç örnek vereceğim.

Ahlakın doğuştanlığı, Chomsky’nin “doğuştan dil” 
(innate language) ile ilgili görüşlerine benzemektedir. 
Chomsky’ye göre bebekler, zihinlerindeki doğuştan ge-
len özellikler sayesinde dil konuşma kabiliyeti edinirler.99 
Zihinlerindeki bu hazır kapasite sayesinde, irade etme-
den, bir öğretme süreci olmadan, sadece konuşulan or-
tamda bulunup, dil konuşma gibi zor bir beceriyi edinir-
ler. Chomsky, dil ve ahlak arasındaki benzerliğe dikkat 
çekti: İnsan, doğuştan, hem dil konuşmaya hem ahlaki 
bir sistem edinmeye hazır zihinsel yapıya sahiptir. Bu-
nun yanında, değişik dilleri konuşabildikleri gibi değişik 
ahlaki sistemleri benimseyebilmektedirler.100 

Empati, ahlaki eylemi mümkün kılan en temel özel-
liklerimizden birisidir ve birçok ahlak filozofu empatiyi 
ahlak teorilerinin merkezine yerleştirmişlerdir. Ahlaki 

98	 G. W. Leibniz, New Essays on Human Understanding, Ed: Pe-
ter Remnont ve Jonathan Bennett, Cambridge University Press, 
1996.

99	 Noam Chomsky, Aspects of the Theory of Syntax, MIT Press, 
1965.

100	Noam Chomsky, Language and Problems of Knowledge: The 
Managua Lectures, MIT Press, 1988, s. 153.



138

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

değerlendirmelerimizde önemli olan kızgınlık, korku, 
üzüntü, sevinç, acı, şehvet, suçluluk ve utanma gibi bir-
çok temel duyguyu anlamamız empati sayesindedir. Yok-
luğu psikopati gibi sorunlara yol açan empati, kompleks ve 
çok katmanlı bir özelliktir.101 Bu kadar önemli ve komp-
leks olan empati ile ilgili özelliklere yeni doğan bebek 
aşamasından itibaren rastlanır. Yapılan birçok farklı de-
neyde yeni doğanlara diğer bebeklerin ağlamaları dinle-
tilince ağlamaya başladıkları, stresli olduklarını göste-
ren yüz ifadeleri sergiledikleri ve emzirme oranlarının 
değiştiği saptanmıştır. Bu reaksiyonların gerçekten ağ-
lamaya mı karşı, gelen sese mi karşı olduğunun anlaşıl-
ması için yeni doğanlara, aynı şiddette başka sesler, ya-
pay ağlama ve kendi ağlamalarının kaydı dinletilince ise 
diğer bebeklerin ağlamalarına gösterdikleri reaksiyonu 
göstermemişlerdir.102 

Adalet konusundaki görüşleriyle ünlü felsefeci Rawls 
(1921-2002), “adaletli” ve “adaletsiz” gibi olağanüstü de-
recede kompleks ve potansiyel olarak sınırsız çeşitlilikte 
yargıda kullanabileceğimiz temel kavramların ve bunlara 
dayalı ahlaki yargılarımızın, Chomsky’nin dil teorisine 

101	Tania Singer, “The Neuronal Basis and Ontogeny of Empathy 
and Mind Reading: Review of Literature and Implications for 
Future Research”, Neuroscience and Biobehavioral Reviews, 
No: 30, 2006, s. 857-858.

102	M.L. Simner, “Newborn’s Response to the Cry of Another In-
fant”, Developmental Psychology, No: 5, 1971, s. 136-150; M. 
Dimion, F. Simion ve G. Caltran, “Can Newborns Discriminate 
Between Their Own Cry and the Cry of Another Newborn In-
fant”, Developmental Psychology, Vol: 35/2, 1999, s. 418-426.



139

4. ÇIĞLIK: İYİ

benzer bir yaklaşımla anlaşılabileceğini ifade etmiştir.103 
İyinin ödüllendirilmesinin ve kötünün cezalandırılması-
nın “adalet” kavramı açısından önemli bir yeri olduğu 
düşünülerek, bebeklerin bu hususlarda yargıda bulun-
mak için doğuştan bir kapasiteleri olup olmadığını test 
etmek için bazı deneyler yapıldı. Örneğin böyle bir de-
neyde, 21 aylık bebekler “iyi” ve “kötü” kuklaların ol-
duğu bir deney ortamında gözlemlendi: Bu ortamda 21 
aylık bebekler, kuklalara ödül olarak bir şeyler verebile-
cekleri veya ceza olarak onlardan bir şeyler alabilecek-
leri durumlara sokuldu. Bebeklerden bir şey almaları 
istendiğinde kötü kukladan aldıkları, vermeleri istendi-
ğinde ise iyi olana verdikleri gözlemlendi. Diğer bir de-
neyde ise sekiz aylık bebekler, iyi kuklaya ödül veren-
leri bu kuklayı cezalandıranlara tercih ettiler; daha da 
ilginci kötü kuklayı cezalandıranları kötü kuklayı ödül-
lendirenlere tercih ettiler. Bloom (doğ:1963), bunlara ben-
zer birçok deney sonucunun; Freud (1856-1939), Piaget 
(1896-1980) ve Kohlberg (1927-1987) gibi ahlakla ilgili 
doğuştan özelliklerimiz olmadığını düşünen ünlü psiko-
logların yanıldıklarını gösterdiğine dikkat çekmektedir. 
Bloom “İyi ve kötü algısının bir şekilde insanın varlı-
ğına içkin olduğu gözükmektedir” der.104

Birçok felsefeci ve ilahiyatçı, ahlaki eylemlerin en 
önemli unsurlarından birinin “iyi niyet” olduğunu tespit 

103	John Rawls, A Theory of Justice, The Belknap Press of Harvard 
University Press, 1999, s. 41.

104	Paul Bloom, “The Moral Life of Babies”, The New York Times, 
5 Mayıs 2010.



140

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

etmiştir. Üç ve dört yaşındaki çocuklarla yapılan başka 
bir deneyde, çocukların “niyeti” göz önünde bulundura-
rak ahlaki değerlendirmeler yaptıkları saptandı. “Niyeti 
değerlendirmek” bu yaştaki çocukların öğrenme süreciyle 
elde etmeleri beklenmeyecek kadar kompleks bir yargıla-
madır. Deneydeki çocuklar, kendilerine anlatılan hikaye-
leri dinlediklerinde, kasıtlı ve kazayla yükümlülüklerini 
yerine getiremeyenler arasında rahatlıkla ayrım yapabil-
diler.105 Bunlar ve benzeri birçok deney, insanların zihin-
lerinde; iyiyi ve kötüyü, doğruyu ve yanlışı, adaletliyi ve 
adaletsizi, kasıtlıyı ve kasıtsızı (iyi ve kötü niyeti) ayırt 
eden, empati duyan ve sosyal değerlendirmeler yapabilen 
özelliklerin doğuştan hazır olduğunu göstermektedir.106 

Bireylerin ahlakla ilgili doğuştan özelliklere sahip 
olduğu görüşü iki şekilde anlaşılabilir: Birincisi “ah-
laki yargıların doğuştanlığı” olarak nitelenebilir; buna 
göre “masumlara işkence kötü ve yanlıştır” veya “fakir-
lere yardım iyi ve doğrudur” şeklindeki ahlaki yargılar 
tamamen doğuştan vardır. Bu pozisyonun yanlış oldu-
ğunu iddia etmiyorum fakat savunulması zor bir pozis-
yon olduğu kanaatindeyim. Kendi savunduğum pozisyon 
olan ikincisini “ahlakın temellerinin doğuştanlığı” ola-
rak isimlendiriyorum; buna göre iyi-kötü, doğru-yanlış, 

105	Maria Nunez ve Paul L. Harris, “Psychological and Deontic Con-
cepts: Seperate Domains or Intimate Connection?” Mind and 
Language, No: 2, Haziran 1998, s. 153-170.

106	J. Haidth ve C. Joseph, “How Innately Prepared Intuitions Gene-
rate Culturally Variable Virtues”, Daedalus, Sonbahar 2004, s. 
55-66.



141

4. ÇIĞLIK: İYİ

adaletli-adaletsiz değerlendirmeleri yapmak ve empati, 
aldatanı saptamak, kasıtlı-kasıtsız ayrımı yapmak gibi 
ahlakın temellerini oluşturan, ahlaki değer ve eylem-
lerde önemli yeri olan unsurlar doğuştandır.107 Bildiği-
miz hiçbir canlı türü insan gibi “ayrıntılı bir ahlaki sis-
teme” sahip değildir; insan zihniyle ilgili özel bir yapı 
olduğu anlaşılmaktadır.108

Doğuştan gelen yapımızın gereği olarak “iyinin” ger-
çekleşmesini isteriz ve ahlaki bir sistemi benimseriz. Ah-
laki bir sistemin Allah inancı olmadan işlemesi elbette 
pratikte mümkündür; bu yüzden birçok ateist oldukça ah-
laklıdır. Ateistler, ahlaki bir sistemi benimsediklerinde 
tüm insanlarda ortak olan doğuştan özelliklere (fıtrata) 
uygun davranmış olurlar. Fakat bir ahlaki sistemin, Allah 
inancı olmadan rasyonel temeli olamaz. Burada “rasyo-
nel temel” ile kastım; ahlaki eylemi “iyi” olarak nitele-
menin ve bu eylemi gerçekleştirmenin akılcı bir temeli 
olmasıdır. Nitekim birçok ünlü ateist filozof Allah olma-
dan “iyi” nitelemesinin (ahlakın) rasyonel temeli olmaya-
cağını anlamışlardır. Allah olmadığında ahlaki değerle-
rin doğruluk değeri olmadığına, Nietzsche ve Sartre gibi 
ünlü ateist filozoflar bile dikkat çekmiştir. Nietzsche’nin 
şu sözlerinden bu konudaki görüşünü anlayabiliriz:  

107	Bu bölümü yazarken özellikle Fıtrat Delilleri kitabımın “Do-
ğuştan Ahlak Delili” bölümünden faydalandım. Caner Taslaman, 
Fıtrat Delilleri, İstanbul Yayınevi, 2021, 2. Bölüm.

108	Marc D. Hauser, Moral Minds, Harper Collins Publishers, 2006, 
s. 49.



142

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

“Ondan, temel bir kavramı, Allah’a inancı çekip al-
dığınızda, bütününü mahvedersiniz: artık zorunlu hiçbir 
şey elinizde kalmaz... Onun ancak Allah’ın varlığı doğ-
ruysa bir doğruluk değeri olabilir; o, Allah ile ayakta du-
rur, Allah’sız çöker.”109 

Sartre ise şöyle demiştir:
“Tersine, varoluşçu, Allah’ın var olmamasını olağa-

nüstü seviyede can sıkıcı bulur, O’nunla beraber değerle-
rin rasyonel temelini bulma imkanı da tamamen kaybo-
lur. Sonsuz ve mükemmel bir ‘Bilinç’ onu düşünmediği 
için artık apriori olarak bir iyi kalmaz. Artık hiçbir yerde 
iyinin varlığı veya birisinin dürüst olması ile yalan söy-
lememesi yazılı değildir, çünkü artık sadece insanın var 
olduğu bir düzlemdeyizdir.”110

Burada ateistlerin cevap vermesi gereken çetin soru 
şudur: “Neden yaşadığımız bu dünyada, bizim doğuştan 
sahip olduğumuz ahlakla ilgili özelliklerimizin rasyonel 
temeli olması için ahlaki buyrukları olan bir Allah’ın var 
olması zaruridir?” Soru şöyle de sorulabilir: “Neden do-
ğadaki süreçler ancak Allah varsa rasyonel temeli ola-
cak yapılar oluşturmuştur?” Doğal süreçleri (evrim vb.) 
Allah’ın araçsal sebepleri (Allah’ın yarattığı ve yönlen-
dirdiği sebepler) olarak görenler için, doğal süreçlerin 
bizi Allah’a yöneltmesi oldukça rasyonel bir beklenti-
dir. Fakat materyalist-ateist paradigmayı benimseyenler, 

109	Walter Kaufmann, Portable Nietzche, The Viking Press, 1954, s. 
515-516.

110	Jean Paul Sartre, Basic Writings, Ed: Stephen Priest, Routledge, 
2001, s. 32.



143

4. ÇIĞLIK: İYİ

tesadüfi süreçlerin ve genleri aktarma mücadelesinin so-
nucunda oluştuğunu düşündükleri doğuştan gelen ahlakla 
ilgili özelliklerimizin, gözümüzü, var olmadığına inan-
dıkları bir “Allah’a” çevirmesinin tatmin edici rasyonel 
bir açıklamasını yapamazlar. 

Burada önemli bir hususun aydınlatılmasını gerekli 
buluyorum; birçok kimse arasındaki ayrıma yeterince 
dikkat etmemiş olsa da, ahlaki eylemlerle ilgili iki ayrı 
soruna temel bulmak gereklidir: Birincisine “olandan iyi 
çıkarma problemi” (is-good problem), ikincisine “iyiden 
olmalı çıkarma problemi” (good-ought problem) adlarını 
veriyorum. Literatürde birçok kişi “olandan olmalı çı-
kartma problemi” (is-ought problem) diye Hume’a (1711-
1770) atıfla gündeme getirilen tek bir soruna odaklan-
mış, 111 aslında bu sorunun içinde ahlakla ilgili iki ayrı 
sorunun olduğu yeterince fark edilememiştir: Ahlaki sis-
temin rasyonel bir temeli olması için cevaplanması ge-
rekli iki önemli soru şunlardır:

1. Problem: “İyi diye bir şey var mıdır?” veya “İyi 
olan nedir?” şeklinde ifade edilebilir. Bu problem değer-
lerin saptanması ile ilgilidir.

2. Problem: “İyi olana (değerlere, ahlaki yasalara) 
göre eylemde bulunmak neden gereklidir?” şeklinde ifade 
edilebilir. Bu problem eylemlerle ilgilidir.

1. Probleme Rasyonel Temel Bulmak: Doğuştan 
sahip olduğumuz “iyilik-kötülük” ile ilgili sezgilerimiz 

111	David Hume, A Treatise of Human Nature, Oxford University 
Press, 2000.



144

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

üzerine düşündüğümüzde, “iyilik-kötülüğün” şahsi çıkar-
lar ve tutkuların üstünde ontolojik bir statüye sahip ol-
duğunu anlarız; bu ahlak ile ilgili en temel hususlardan 
birisidir. Örneğin masum birisini öldürmekle çok büyük 
bir servet elde edecek olsak bile, öldürmememizin ge-
rekliliği (ahlaki yasa) şahsi çıkarımızın üstündedir. Ma-
teryalist-ateist paradigma içinde “iyilik-kötülük” ile ilgili 
sezgi, tesadüfi süreçlerle oluşmuş olan nükleotidler gibi 
biyokimyasal yapılara, bunlar ise atomlara, evreni oluştu-
ran temel kuvvetlere veya itme-çekme ve dalga-parçacık 
olmak gibi özelliklere dayanmaktadır. Bunlarda ise şahsi 
çıkarlar ve tutkular üzerinde bir değere sahip “iyilik-kö-
tülük” ile ilgili sezgilerimize rasyonel temel bulunamaz; 
doğal olarak bunun sonucunda Ruse ve Wilson gibi ate-
istler bu sezgilerimizi “illüzyon” olarak görmüşlerdir.112 

Materyalist-ateist ontolojide, doğal süreçlerin ve tesa-
düflerin birleşimiyle oluştuğu düşünülen insanın hayvan-
lardan farklı ahlaki bir varlık olduğunu temellendirecek 
rasyonel bir temel de gözükmemektedir. Bu olmayınca 
bir “tavuğu pişirmek” ile bir “insanı pişirmek” arasında 
bile bir ayrım yapmak mümkün olamaz.

Bu konudaki mottomu “ontoloji ahlakı belirler” şek-
linde ifade edebilirim. Ontolojinin (varlık anlayışının) 
merkezindeki bilinçli, her şeyi yaratan, her şeyi bilen, sa-
hip olduğu vasıflardan dolayı meşru otorite olan Allah’ın 

112	Michael Ruse ve Edward O. Wilson, “The Evolution of Ethics”, 
Ed: Michael Ruse, Philosophy of Biology, Prentice Hall, 1989, 
s. 314-317.



145

4. ÇIĞLIK: İYİ

buyruklarının olması ahlaka mükemmel bir standart sağ-
lar ve “iyi-kötü” ile ilgili sezgilerimizin ihtiyaç duyduğu 
rasyonel temel için bundan iyisi düşünülemez. Eğer böyle 
bir temel olmazsa “iyiyi” çekici ve yüce olarak algıla-
mamız ve şahsi çıkarların üzerine çıkarmamız, sadece 
biyolojimizin bize oynadığı bir oyuna dönüşür: “İyi” ile 
ilgili algımız, rasyonel temelsiz biyolojik bir olaya, adeta 
derimizin ürpermesi statüsünde bir olguya dönüşür. Sa-
dece fiziğin tarif ettiği maddi dünyayla sınırlı kalındı-
ğında “iyiliğin” gereği olan yüceliği temellendirecek hiç-
bir unsur yoktur fakat bilinçli bir varlık olan Allah’la 
bağlantısı kurulunca “iyi” kavramı ihtiyacı olan yüce-
liğe kavuşur ve illüzyon olmaktan kurtulur. 

2. Probleme Rasyonel Temel Bulmak: Ahlak ile 
ilgili ikinci sorun “iyi-olmalı problemidir”. Deontolo-
jik (görev temelli) veya yararcı veya herhangi başka bir 
yaklaşımla “iyiliğin-kötülüğün” temellendirilebildiğini 
bir an için kabul edelim; bu durumda bile “iyi-kötü” ola-
nın neden “eyleme” sebep olması gerektiği gibi temel bir 
soru cevapsız kalmaktadır. Kendisine emanet edilen ma-
lın sahiplerine verilmesinin “iyi” olduğunu kabul eden 
biri, “eylemi” gerçekleştirmesi gerekirken, bu malla lüks 
ve rahat içinde yaşamayı seçmesinin daha rasyonel ol-
duğunu düşünüp, “iyiliğin” yapılmasının belli bir sezgi-
sel çekiciliği olsa bile lüksün çekiciliği ağır basıp ema-
neti sahibine vermeyebilir. Bahsedilen doğuştan ahlaki 
özellikler veya çeşitli kültürlerin verdiği eğitimin şekil-
lendirmesi, elbette emaneti sahibine verdirtebilir ama 



146

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bu eylemin rasyonel temeli ancak Allah ile ilişkisi ku-
rulursa gösterilebilir.

Her şeyimizi borçlu olduğumuz, her şeyden haber-
dar, her şeyi bilen, her şeye kudreti yeten ve ahiret ya-
şamında insanların dünyadaki eylemlerine karşılık veren 
bir Allah’ın ahlaki buyrukları olduğunu düşünelim. Teist 
ontolojideki “olan” ile ilgili tanımlar, bağlayıcı buyruk-
lar verebilecek meşru otorite olan Allah’ı ve onun buy-
ruklarını tarif ettiği için buradaki tanımlayıcı olgular, bu 
sefer bağlayıcı buyrukları yani “olmalı” alanını kapsaya-
bilmektedir. Allah’a her şeyimizi borçlu olmamız (şük-
ran gibi hislerle motivasyon sağlayarak) veya Allah’ın 
ahirette yaptıklarımızın karşılığını verecek olduğuna 
dair beklenti (mutluluk ve korkulardan kurtulma arzu-
larımızla motivasyon sağlayarak) “eylem” (doğru/olmalı) 
için motivasyon sağlar. Benliğimize içe bakışla odakla-
nırsak; şükran, mutluluk ve korkulardan kurtulma duy-
gularımızın bizim eylemlerimizde ne kadar belirleyici 
olduklarını rahatça görebiliriz. Allah’ın her şeyi bilen ol-
ması ve her şeye hakimiyeti; Allah’a güvenmemize, hiç-
bir insanın görmediği ve çıkarlarımıza en aykırı durum-
larda bile ahlaki buyrukları yerine getirmemize rasyonel 
temel sunmaktadır. 

Teizm, meşru otorite sunarak, ahlakın bağlayıcı özel-
liğine, hem rasyonel hem motivasyonel hem de ahlaki 
doğuştan özelliklerimizle uyumlu bir temel sunmakta-
dır. İlaveten “otoriteye itaat” ile ilgili sezgilerimizin de 
doğuştan gelen özelliklerimizden biri olduğunu yakın 



147

4. ÇIĞLIK: İYİ

dönemdeki bilimsel çalışmaların gösterdiğine dikkatle-
rinizi çekmek istiyorum.113 Ancak Allah’ın gerçek oto-
rite olduğunu anlayan, birçok alanda sahte otoritelere 
“kulluktan” kurtulur. Sahte otoritelere kulluktan uzak 
ve Allah’ın istediği gibi iyilikler gerçekleştirmeye çalış-
tığımız bir hayat yaşamak hedefimiz olmalıdır.

“Ontoloji ahlakı belirler” şeklindeki motto, “iyi-ol-
malı problemini” çözmeyi de sağlar. Taylor (1919-2003) 
da “Allah fikrini bir kenara bıraktığınızda ahlaki mec-
buriyet fikri anlamsız olur. Kelimeler aynen kalır ama 
manası kalmaz” diyerek, teizmin dışındaki sistemlerin 
ahlakın bağlayıcılık özelliğine rasyonel temel sunama-
yacağını dile getirmiştir.114 Materyalist-ateizm, ahlaki 
yasaların gereği olan bağlayıcılığa rasyonel temel suna-
mayacağı için ahlaki izafiyetçiliğe yol açacak bir ahlak 
felsefesini belirler. Teist varlık anlayışının (ontolojinin) 
merkezindeki Allah, geri kalan varlıklarla mukayese edil-
diğinde, onların ontolojik statüsünün Allah’a göre çok 
düşük olduğu gözükür; bu yüzden teizm, Allah’ın buy-
rukları yanında tüm varlıklardan gelen taleplerin, çı-
karların ve tutkuların önemsiz olduğu bir ahlak sistemi 
sunmaktadır. Başkalarının taleplerine, çıkarlarımıza ve 

113	Bununla ilgili yapılan modern psikoloji alanındaki çalışmalara 
iki örnek: Jonathan Haidt ve F. Bjourkland, “Social Intuitionists 
Answer Six Questions about Moral Psychology”, Moral Psycho-
logy, Ed: W. Sinnott-Armstrong, MIT Press, 2008, s. 181-217; 
Stanley Milgram, Obedience to Authority: An Experimental 
View, Harper and Row Publishers, 1974.

114	Richard Taylor, Ethics, Faith and Reason, Englewood Cliffs, 
1985, s. 83-84.



148

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

tutkularımıza rağmen ahlaki gereği yerine getirmemiz 
gerektiğini söyleyen doğuştan ahlaki özelliklerimiz, an-
cak teizm doğruysa illüzyon olmaktan kurtulur. 

Hem doğuştan ahlakla ilgili özelliklerimizin hem ras-
yonalitemizin yaratıcısının aynı Allah olduğunu hatırla-
yalım. O zaman, Allah’ın, ancak Kendisinin buyrukları 
varsa doğuştan ahlakla ilgili özelliklerimizi rasyonel te-
mel bulacak şekilde yaratmış olması, insanları Kendisi-
nin ahlaki buyruklarına uyacak şekilde yaratmış olması 
demektir. Allah’ın ahlakla ilgili buyruklarının insanlara 
ulaşması için en uygun yol, hatta tek alternatif din(ler)dir. 
Teker teker insanlara Allah’ın buyruklarının (özel vahiy 
gibi bir vasıtayla) ulaşmadığını, hepimiz, mevcut durum 
olarak biliyoruz. İnsanların Allah’tan gelecek ahlaki buy-
ruklara göre yaratılmış olması ve Allah’tan ahlaki buy-
rukları ulaştırma hususunda dine bir alternatifin gösteri-
lemeyecek olması; insanın ahlaki buyrukları olan din(ler)
e uyacak şekilde yaratıldığı anlamına gelmektedir. Bu, 
insan fıtratının dine göre biçimlendirilmiş olması anla-
mını taşımaktadır. Allah’ın insanların yaratılışına (fıtra-
tına) yerleştirdiği özelliklerin dini gerektirmesi, Allah’ın 
gözlerimizi dine çevirdiği anlamını taşır ve Allah’ın gön-
derdiği din olması gerektiği görüşünü Allah’ın din gönder-
mediği görüşünden daha rasyonel kılar. Doğuştan ahlaki 
özelliklerimiz adeta üstünde kilit olan bir kapıya benzer 
ve bu kapıyı açacak anahtar Allah’ın buyruklarının var-
lığıdır. Sonuçta içimizdeki “iyi” ile ilgili çığlığı, ancak 
Allah’tan gelen din aracılığıyla Allah’la irtibat kurarak 



149

4. ÇIĞLIK: İYİ

ve o dinle gelen ahlaki buyrukların gönülden uygulayı-
cısı olarak cevaplayabiliriz. 

İyiliğin Allah’la ilişkisiyle ilgili, Platon’un (MÖ 428ci-
varı-348civarı) Euthyphro diyaloğuyla 2500 yıl kadar 
önce felsefenin gündemine gelmiş ve sonra birçok fel-
sefeci tarafından tartışılmış olan bir ikilem hakkındaki 
görüşümü de açıklamak istiyorum.115 Bu ikilem, “Bir şey 
ahlaken iyi olduğu için mi Allah tarafından sevilir (em-
redilir), yoksa Allah sevdiği (emrettiği) için mi ahlaken 
iyidir?” şeklinde ifade edilebilir. İkilemin bir tarafında 
Allah’ı sınırlandıran bir unsurun olup olmadığı sorun 
edilmektedir, diğer tarafında ise Allah’ın buyruklarının 
keyfi olup olmadığı sorgulanmaktadır. Teist birçok felse-
feci ve ilahiyatçı gibi ben de bunun “sahte ikilem” (pse-
udo dilemma) olduğunu, üçüncü şıkkın mevcut olduğunu 
düşünüyorum: Buna göre Allah iyidir ve Allah sahip ol-
duğu iyilik özelliğine uygun şekilde buyruklarda bulun-
duğu için, Allah’ın egemenliğinin ve iradesinin kendi dı-
şındaki bir unsurla sınırlandığı da, Allah’ın buyruklarının 
keyfi olduğu da söylenemez.116 Allah’ın mükemmelliği, 
Allah’ın varlığına içkin bazı sıfatlarının olmasını gerek-

115	Plato, “Euthyphro”, Ed: Edith Hamilton ve Huntington Cairns, 
Collected Dialogues of Plato, Princeton University Press, 1961, 
10a. Platon’un Allah’ı “iyi” ideasıyla özdeşleştirdiğini de hatır-
latmak istiyorum.

116	Bu doğrultudaki görüşlere yakın dönemden iki örnek: William 
Alston, “What Should Euthyphro Have Said”, Ed: William Lane 
Craig, Philosophy of Religion, Rutgers University Press, 2002, 
s. 283-298; Robert Adams, “Moral Arguments for Theistic Beli-
ef”, Ed: C. Delaney, Rationality and Religious Belief, Univer-
sity of Notre Dame Press, 1979.



150

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

tirir ve bu sıfatlardan biri olan iyilik, Allah’ın buyrukla-
rının ne olacağı hususunda etkili olur. Birçok Hristiyan 
felsefecinin düşüncesi de bu doğrultudadır. İslami gele-
nek içindeki Mutezile okulunun, bir şey iyi veya kötü 
olduğu için Allah’ın onu emrettiğini söylerlerken, bunu 
Allah’ın doğasının özelliklerinin belirlediğini düşündük-
leri117 ve ikilemin birinci kısmından ziyade bahsedilen 
üçüncü şıkka yakın oldukları kanaatindeyim. Bu düşü-
nürlere göre “Allah kendisinden bağımsız bir ahlaki sis-
teme ne uygun hareket eder ne de rastgele ahlaki sistem 
emreder eder fakat Allah’ın ezeli sıfatları ahlaki değer-
lerin ne olacağını belirler.”118 

Allah’ın kendi özelliklerine (sıfatlarına) uygun hare-
ket etmesi Allah için bir sınırlanma olarak düşünülemez. 
Örneğin Allah’ın çok yüksek derecedeki bilgisi Allah’ın 
sıfatlarından biridir. Allah bir şeyi buyururken bilgisinin 
de buyruklarında etkili olmasını kim Allah için bir sınır-
lama olarak kabul etmektedir? Peki, o zaman Allah bir 
şeyi buyururken iyiliğinin de buyruklarında etkili olma-
sını niye Allah için bir sınırlanma olarak kabul edelim? 
Sonuçta Allah’ın buyruklarını Allah’ın sıfatlarıyla ilişki-
lendirmek rasyonel bir beklentidir ve Allah’ı “iyi” görüp 
ahlaki buyruklarını bununla ilişkilendirenler, Euthyphro 
ikilemini sahte bir ikilem görmekte haklıdırlar. 

117	Macid Fahri, İslam Ahlak Teorileri, Çev: Muammer İskende-
roğlu ve Atilla Arkan, Litera Yayıncılık, İstanbul, 2004, s. 56-58, 
76-79.

118	Katherine A. Rogers, Anselm on Freedom, Oxford University 
Press, 2008, s. 8.



151

4. ÇIĞLIK: İYİ

Sonsuz geriye gidiş hiçbir konuda olmadığı gibi bu-
rada da mümkün değildir ve Allah’ı iyiliğin nihai kay-
nağı yapmak en rasyonel yaklaşımdır.119 “İyiliğin” kaynağı 
için bilinçli, kudretli, iradeli ve mükemmel olan Allah’tan 
daha uygun bir alternatif gösterilemez. Allah’ın özellik-
leriyle “iyiyi” açıklamak, “iyiliğe” olabilecek en yüksek 
standartı vermek demektir ve doğuştan gelen ahlaki sez-
gilerimizin talebine bundan uygunu bulunamaz. Allah’ın 
fıtratımızda yerleştirdiği özellikler, sırf Allah’ın varlığı 
için değil, aynı zamanda “iyi bir Allah’ın varlığı” için 
habercidirler. Allah kendi özelliği olan “iyiliğine” uygun 
şekilde ahlaki buyruklar emretmiştir ve böylece “iyilik” 
olabilecek en üst seviyede değere sahiptir. 

Günümüzde birçok kimse iyiliği (ahlakı), insanlar 
arası ilişkileri düzenleyen ortak bir menfaatten ibaret gör-
mektedir. Elbette iyilik, insanlar arası ilişkileri düzenler 
ve herkesin menfaati iyiliğin yayılmasındadır ama teist 
bakış açısıyla iyiliğin yayılması dünyada bireysel men-
faatlerin gerçekleşmesinden çok daha fazlasıdır: İyilik, 
Allah’la bağ kurmaya yarar ve böylece yanımızdaki in-
sanda Allah’ın rızasını kazanma imkanını bulur ve onu, 
Allah’a ulaştıran bir aracı olmasından ötürü değerli bu-
luruz. Üstelik iyilik yapmak, Allah’ın özünden kaynak-
lanan emirlerini gerçekleştirmek demek olduğu için, iyi-
lik yapmak demek Allah’ın özüyle ilişkili bir eylemde 

119	Benzer bir yaklaşım için bakınız: William Lane Craig, “Theis-
tic Critiques of Atheism”, Ed: Michael Martin, The Cambridge 
Companion to Atheism, Cambridge University Press, 2007, s. 
81-83.

http://www.cambridge.org/us/catalogue/catalogue.asp?isbn=9780521842709
http://www.cambridge.org/us/catalogue/catalogue.asp?isbn=9780521842709


152

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bulunmak demektir. Böylesi ulvi bir bakış açısı kadar 
iyiliği yücelten ve hayata katan ne olabilir? Bu husus 
akla şu Kuran ayetini getirmektedir: “Allah sana na-
sıl iyilikte bulunmuşsa sen de iyilikte bulun” (28-Ka-
sas Suresi 77).

Burada söylenenler iyi anlaşılırsa; İslam’ın hüküm-
lerine, Kuran’ın içeriğine, Hz. Muhammed’in (570ci-
varı-632) yaşantısına karşı getirilen birçok itiraza karşı 
en temelden cevap verilmiş olur. Bu itirazlar, “Şu husus 
niye Kuran’da şu şekilde belirtilmiş…” veya “Hz. Mu-
hammed neden şunu şöyle yaptı…” veya benzer kalıplarda 
dile getirilmektedir. Bunlar, İslam’daki bazı hükümlere 
veya anlatımlara karşı “ahlak” alanından yapılan itiraz-
lardır.120 İslam’daki ahlakla ilgili bir hususa itiraz eden-
ler, aşağı yukarı şöyle demiş olmaktadırlar: “Şu X hu-
susu İslam’da var ama kötü; bunun İslam’da olmaması 
gerekir”. Önceden gösterildiği gibi bir şeyi, objektif ola-
rak yani herkes için geçerli olacak şekilde “iyi” veya 
“kötü” olarak niteleyebilmek için, bu nitelememizin bi-
reyi ve toplumu aşan bir temeli olması gerekir. Biraz 
önce gördük ki ancak Allah’ın buyrukları varsa ahlaki 
(iyi ve kötü) nitelemelerimizin bir temeli olabilir. O za-
man, ancak Allah’tan gelen buyruklarla (ki bunlar dinle 
insanlara ulaşmıştır) ahlaki bir hüküm rasyonel temel 
bulabiliyorsa, Allah’tan gelen herhangi bir buyruğa atıf 

120	Öncelikle bu şekildeki itirazlara cevap vermek için neyin İslam 
olup olmadığını doğru belirlemek gerekmektedir. Birçok soru-
nun cevabı bu hususun doğru şekilde gerçekleştirilebilmesine 
bağlıdır. Uzun ve tartışmalı bu konuya bu kitapta girmedim.



153

4. ÇIĞLIK: İYİ

yapmadan X’i “iyi” veya “kötü” olarak niteleyerek dine 
(İslam’a) yönelik ahlaki bir itirazda bulunmanın rasyo-
nel zemini yoktur. Bu şekilde itirazda bulunanlara, “Şu 
X hususunun iyi veya kötü olduğunu söylüyorsunuz; 
bunu hangi rasyonel temele dayanarak söylüyorsunuz?” 
diye karşı itirazda bulunun; “iyi” ve “kötü” kavramla-
rına yani ahlaki iddialarına rasyonel bir zemin bulama-
yacakları için iddiaları geçersiz olacaktır. 

Kısacası subjektif veya bir kültürün (geleneksel veya 
modern) sonucu olan ahlaki yargılara dayanarak, Allah’ın 
buyruklarına (dine) atıf yapılmadan, herhangi bir ahlaki 
iddia temellenemez. Hele hele bunlardan yola çıkılarak 
Allah’ın buyrukları (din) eleştirilemez. Sadece Allah’ın 
buyruklarıyla (diniyle) rasyonel temel bulabilen ahlaki 
yasalardan hareketle din nasıl eleştirilebilir? Bu yakla-
şımı sergileyenler ciddi bir mantık hatası yapmaktadır. 
Bu, “çalıntı kavram mantık hatası”dır (fallacy of stolen 
concept).121 Rasyonel temeli olmayan “ahlaki” iddialar, bir 
kişinin içli köfte bir kişinin suşi beğenmesi gibi, birey-
sel veya toplumsal beğenilerin ötesine geçemez; rasyonel 
bir itirazın hareket noktası olamaz. Dinden bir kavram 
çalınarak (iyi-kötü) dine itiraz getirilemez! Bu yüzden, 
İslam’ın içeriğine getirilen söz konusu “ahlaki” itirazla-
rın rasyonel temeli yani geçerliliği yoktur. Fakat bir di-
nin, İslam’ın da, Allah’tan olup olmadığı tartışılabilir; 

121	Caner Taslaman, Neden Müslümanım?, İstanbul Yayınevi, 
2021, s. 234-236.



154

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

başka kitaplarımda ele aldığım bu konuya tekrara düşme-
mek için bu kitapta girmediğimi tekrar hatırlatmalıyım.

Bu başlıkla ilgili olarak, Allah’ın iyiliğin kaynağı ol-
masına karşın neden evrende kötülüğün var olduğu soru-
labilir. Felsefede “kötülük sorunu” (the problem of evil) 
başlığıyla çok tartışılmış olan bu soruyu kısaca cevapla-
maya çalışacağım. Kendi görüşlerimi ifade ederken fel-
sefe tarihinde bu konuda yapılmış bazı yaklaşımlara da 
kısaca değineceğim. Bu sorunun bu kadar gündeme gel-
miş olmasına şaşırmamamız gerekir. Nitekim insanla il-
gili sorulmuş ilk soru kötülük sorunuyla ilgilidir. İnsa-
nın yeryüzüne halife olarak atanması söz konusu olunca 
(“halifelikten” insanın yeryüzündeki imtihan sürecinin 
başlamasını anlıyorum), meleklerin, yeryüzünde kan 
dökecek ve kargaşa çıkaracak (kötülük yapacak) insa-
nın neden seçildiğini anlamadıkları ve bunun hikmetini 
Allah’a sordukları, Kuran’da aktarılmıştır (2-Bakara Su-
resi 30). Melekler bile insanın kötülük yapma potansiye-
liyle ilgili hikmeti çözemediler. 

Evrendeki kötülüklerin teistler için sorun olarak gös-
terilmesine karşın evrendeki iyiliklerin fazlalığının ise 
ateistler için sorun olduğu ve ateistlerin “iyilik sorunu” 
(the problem of good) ile karşı karşıya olduğu da göz 
önünde bulundurulmalıdır. Var edilmek çok büyük bir 
iyiliktir ve var olanlar mutlulukla beraber acıyı da yaşa-
salar, var olmanın muazzam bir iyilik olması her türlü 
kötülüğe karşı iyiliğin fazlalığını gösterir. Teistler, ev-
rendeki iyiliği Allah’ın sevgi ve rahmetiyle açıkladıkları 



155

4. ÇIĞLIK: İYİ

için, iyiliğin kökenini açıklamakta sorun yaşamazlar. 
Buna karşın bazı ateistler, zahiren “iyilik” gibi görünen 
davranışların, yaşam mücadelesinde gen havuzu için bir 
avantaj olduğunu, bu yüzden “bencil” bir boyutunun bu-
lunduğunu söylemişlerdir. Nitekim Dawkins, ünlü kitabı 
“Bencil Gen” (The Selfish Gene) ile bu görüşü ispatla-
maya çalıştı.122 Bireyin kendi çıkarı için değil de gen ha-
vuzu için avantajlı olacak şekilde eylemde bulunduğuna 
vurgu yapan “akraba seleksiyonu” gibi mekanizmalarla 
canlılardaki birçok özgeci davranışın (şahsi menfaatini 
düşünmeden başkalarının yararı için eylemlerin) açıkla-
namadığı görünmektedir: Balina ve yunusların hasta can-
lılara yaptıkları yardımlar veya kimi canlı türlerinde ge-
netik havuza katkısı olmayacak yaşlı akrabalara yapılan 
yardımlar bu cinstendir. Konumuz açısından asıl önemli 
olan ise insan yaşamından bu konuda verilebilecek pek 
çok örneğin bulunmasıdır. Ayrıca yapılan özgeci dav-
ranışların biyoloji yasalarına bağlı olduğunu söylemek 
“iyilik sorununu” ateizm adına çözmez. Swinburne’ün 
(doğ:1934) dikkat çektiği gibi, bu sonuçların ortaya çık-
masına sebep olan mevcut doğa yasalarının neden var ol-
duğu da bir açıklama gerektirmektedir.123 “Nasıl bilinç-
siz madde, belli bir birleşime kavuşunca, bu kadar farklı 
canlıda, bu kadar çeşitli özgeci davranışa sebep olmuş-
tur?” sorusu kolayca geçiştirilebilecek bir soru değildir. 

122	Richard Dawkins, The Selfish Gene, Oxford University Press, 
1989.

123	Richard Swinburne, Tanrı Var Mı, Çev: Muhsin Akbaş, Arasta 
Yayınları, 2001, s. 54.



156

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Teizmin “kötülük sorunu” ile karşı karşıya olduğunu ileri 
sürenlere, ateizmin ise “iyilik sorunu” ile karşı karşıya 
olduğunun hatırlatılması gerekir. 

Farabi (870-950), evrene hakim olanın iyilik olduğuna, 
kötülük gibi gözükenlerin evrenle ilgili büyük resimde 
gerekli olduğuna dikkat çeker.124 Örneğin suyun özellik-
lerinden dolayı suda boğulanların olması suyun yaratıl-
masının şer olduğunu göstermez; suyun insan ve diğer 
canlılar için hayrı çok daha fazladır. İbn Sina da benzer 
hususlara dikkat çeker; ateşin özelliklerinden dolayı el-
bisesi yananın olabileceğini fakat ateşin yaratılmasının 
buna rağmen iyilik olduğunu ifade eder.125 Bu yaklaşım-
lara göre evrene hakim olan iyiliktir ve “Az kötülük için 
çok iyilik terk edilmez”, eğer edilirse, örneğin su ve ateş 
yaratılmazsa, asıl o zaman kötülük olur.

İslam felsefecilerince ve daha sonra onlardan önemli 
etkiler alan Hristiyan felsefesinin önemli ismi Aquinas 
(1225-1274) tarafından, kötülüğün yaratılmadığı ve bir 
varlığının olmadığı, “kötülük” olarak adlandırdıklarımı-
zın sadece iyiliğin eksikliği olduğu da ifade edilmiştir.126 
Örneğin insanların ayaklarının varlığı ve yürüyebilme-
leri “iyiliktir”, ayakların var olmaması veya ayakların yü-

124	Necip Taylan, İslam Düşüncesinde Din Felsefeleri, Marmara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1997, s. 136.

125	İbn Sina, “İnayet ve Kötülüğün İlahi Kazaya Girişinin Açıklan-
ması Üzerine”, Çev ve Ed: Mahmut Kaya, İslam Filozofların-
dan Felsefe Metinleri, Klasik, 2005, s. 302.

126	Thomas Aquinas, The Summa Theologica, Burns Oates and 
Washburne, 1920, Part 1.



157

4. ÇIĞLIK: İYİ

rüme fonksiyonunu eksik yerine getirmesi ise “iyiliğin” 
eksikliğidir ki birçok kişi bunlara “kötülük” der. Kimi 
zaman da canlıların, doğalarındaki eksikliklerini giderme 
gayreti “kötülük” olarak nitelenenlerin ortaya çıkmasına 
sebep olmaktadır. Örneğin kediler açlıklarını gidermek 
için yakaladıkları kuşları öldürürler. Buna göre “kötü-
lük sorunu” yoktur, “iyiliğin eksikliği” vardır ve insa-
nın acizliği ile dünyadaki imtihan durumu, iyiliğin her 
zaman tam olarak verilmemesinin sebebidir.

Evrendeki acıların (“kötülük” olarak nitelenen özel-
likle acılardır) sebebini anlamada, insan olarak manevi 
açıdan gelişmeye olan ihtiyacımızı idrak etmek ve çekilen 
acıların bizim manevi yükselişimizde oynadığı rolü kav-
ramak da önemlidir. Nitekim ünlü felsefeci Hick (1922-
2012) bu hususa dikkat çekmiştir. Manevi açıdan gelişi-
mimizi gerçekleştirebileceğimiz ortam, doğa yasalarının 
ve başkalarının acılarına sebep olabileceğimiz veya acı-
larını hafifletebileceğimiz bir düzenin varlığını gerekti-
rir. Böyle bir ortamda hem doğal hem de ahlaki kötü-
lükler olmalıdır ki bireyler ahlaki seçimler yapabilsin ve 
ahlaki-manevi yükselişleri mümkün olsun.127

Var olan kötülükleri açıklamak için felsefeciler ve ila-
hiyatçılar sıklıkla, insanın özgür iradeye sahip olmasının 
yüksek seviyede bir iyilik olduğuna, bunun bedeli ola-
raksa insanın iyiliği seçmeyip kötülüğü tercih etmesinin 

127	John Hick, “An Irenaean Theodicy”, Ed: Eleonere Stump ve 
Michael J. Murray, Philosophy of Religion: Big Questions, 
Blackwell Publishing, 1999, s. 222-227.



158

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

mümkün olduğuna dikkat çekerler.128 Özgür iradeye sahip 
olmak, hırsızlığı dürüstlüğe tercih edenlerin olmasına ve 
bu gibi yollarla kötülüğün ortaya çıkmasına sebep olur. 
Fakat özgür irade, başkalarıyla imkanlarını paylaşıp on-
ların acılarını dindirmeye çalışan erdemli insanların yap-
tıklarının değerli olmasının da sebebidir. Firavun’u Fira-
vun yapan özgür iradesi olduğu gibi Musa’yı Hz. Musa 
yapan da özgür iradesidir. Swinburne, özgür iradeyle 
gerçekleştirilen eylemlerin ahlaki yasalara uygun ola-
bilmesi için, insanların eylemlerinin sonuçlarını bilmesi 
gerektiğini söyler. İnsanların eylemlerinin sonuçlarını 
bilmesi ise ancak düzenli yasaların olduğu bir evrende 
mümkündür. Evrenin bu yapısının ise doğal kötülüklerle 
alakası vardır. Swinburne’e göre insanların özgür iradeli 
varlıklar olması ve gerçekleşecek daha büyük iyilikler 
için, gözlemlenen kötülüklere müsaade edilmesi ahlaki 
açıdan sorun teşkil etmemektedir.129 

Stump (doğ:1947) ise Allah’ın kötülüklere izin ver-
mesinin nedenini; insana, özgür iradesinin yıkıcı etki-
lerinin ancak böyle gösterilebilecek olmasına bağlar ve 
insanın, özgür iradesinin yıkıcı etkilerini tek başına dü-
zeltemeyeceğini ifade eder. Çözümün ise Allah’ın yardı-
mında olduğunu; böylece doğal ve ahlaki kötülüklerin, 

128	Bu yaklaşımı savunanlara bir örnek: Augustine, On Free Choice 
of the Will, Çev: Thomas Williams, Hackett Publishing, 1993.

129	Richard Swinburne, Providence and the Problem of Evil, Cla-
rendon Press, 1998, 10. Bölüm, Ayrıca Swinburne’ün özgür irade 
ile ilgili görüşleri için bakınız: Richard Swinburne, The Evoluti-
on of the Soul, Clarendon Press, 1997, 3. Bölüm.



159

4. ÇIĞLIK: İYİ

bizi Allah’a yönelttiğini ve kendimizde gerekli düzeltme-
leri yapmamıza sebep olduğunu savunur.130 

Ayrıca Allah’ın varlığını apaçık göstermemesi de bu 
konuyla ilişkilendirilmiştir. Allah’ın kendi varlığını ve 
amaçlarını apaçık olarak göstermesi durumunda, insan-
ların seçimlerinde cebredilecekleri -özgür olamayacak-
ları- ifade edilmiştir.131 

Kuran’ın bu dünyanın bir imtihan dünyası olduğunu 
söyleyen yaklaşımıyla dikkat çektiğim bu yaklaşımla-
rın hepsinin ilgili olduğu kanaatindeyim. Bu dünyanın 
bir imtihan yeri olması, İslam’ın en temel görüşlerinden 
birisidir ve “kötülüklerin” neden var olduğunu açıkla-
mada çok önemlidir. “Neden irademizle hem doğru olanı 
hem yanlış olanı seçebileceğimiz bir yapının içerisinde-
yiz?” diye kendi varlık nedenimizi sorgulamaya kalktığı-
mızda, bu dev önemdeki soruya İslam’ın verdiği “imtihan 
için” cevabının hiçbir alternatifi yoktur. Allah’ın neden 
imtihan ettiğini sorgulayanlar olmaktadır ama bunlara 
“Eğer Allah, iyi ve kötü arasında tercihte bulunabilece-
ğimiz bu dünyayı bizi imtihan etmek için yaratmadıysa 
niye yarattı?” veya “Allah bizi imtihan ettiği için irade-
mizle iyi ve kötü arasında tercihte bulunabileceğimiz bir 
dünyanın içinde olduğumuz açıklamasına karşı alterna-
tif açıklamanız nedir?” sorularını sorduğumda, İslam’ın 

130	Eleonore Stump, “The Problem of Evil”, Faith and Philosophy, 
Ekim 1985, s. 392-423.

131	Michael J. Murray, “Coercion and the Hiddennes of God”, Ed: 
Eleonore Stump ve Michael J. Murray, Philosophy of Religion: 
Big Questions, Blackwell Publishing, 1999, s. 241-249.



160

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

“imtihan için” açıklamasına alternatif bir açıklama suna-
madıklarına defalarca tanık oldum. İsterseniz siz de de-
neyin; buna sizin de tanıklık edeceğiniz kanaatindeyim. 
Kısacası Allah’ın varlığıyla beraber iyi-kötü arasında ter-
cihte bulunabilen irademizi düşündüğümüzde, İslam’ın 
“imtihan olmamız için bu ortamın oluşturulduğu” açık-
laması alternatifsizdir.

67-Mülk Suresi 2: O, hayatı ve ölümü sizi imtihan 
etmek için yarattı, böylece hanginizin eylemlerinin 
daha güzel olduğu ortaya çıkmaktadır. O yücedir, 
bağışlayandır. 

Bu dünyanın bir imtihan dünyası olmasına atıf ya-
parak kötülükleri açıklamak, dile getirilen birçok felsefi 
yaklaşımı kuşatmaktadır. Özgür irade olmadan imtihan 
olduğumuz düşünülemez (Augustine). Allah’ın varlığını 
apaçık göstermesi imtihan durumunu bozar (Murray). İm-
tihan ortamı hem ahlaki kötülükler (hırsızlık, adam öl-
dürme…) hem de doğal kötülükler (deprem, hastalık…) 
gibi unsurların varlığıyla mümkün olmaktadır (Swin-
burne). Böylesi bir imtihan ortamı insanın manevi geli-
şimini sağlamaktadır (Hick). İmtihan ortamı sayesinde 
eksikliklerimizi görür ve Allah’a yöneliriz (Stump). İm-
tihanın gereği olarak dünyada kötülükler ortaya çıksa 
da hakim olan unsur iyiliktir (Farabi, İbn Sina). İmti-
han ortamında olduğumuz için Allah herkese her hu-
susta nimetlerini tam olarak vermemiştir; “iyilik” birçok 
konuda eksiktir ve bu, “kötülük” olarak adlandırılmak-
tadır (Aquinas).



161

4. ÇIĞLIK: İYİ

İslam’ın sunduğu ahiret inancı kötülüklere bakış açı-
sını kökünden değiştirmektedir. Ahirete inançla; dün-
yada kötülüğe uğrayanlar, adaletin gerçekleşeceği ahire-
tin varlığını bilmekte, kötülüklere karşı gerekli direnç ve 
teselliyi elde etmektedirler. Dünyevi sıkıntılar, Allah’ın 
gereğinde acılara izin verebileceğini; dünyada yapılan 
kötülüklerin karşılığı olarak ahirette çekilmesi müm-
kün acıların varlığıyla ilgili dini uyarıların boş bir blöf 
olmadığını göstermektedir. Ahlakın işlemesinde ümidin 
önemli bir yeri vardır ve ahiret inancı insana en önemli 
meselede ümit vermektedir. Ayrıca ahiretin sürekliliğiyle 
beraber düşünülünce geçici dünya hayatındaki her acı 
önemsizleşmektedir. Dünyadaki acıların önemsizliğinin 
anlaşılamamasının en önemli sebeplerinden biri asıl ha-
yatın ahiret hayatı olduğunun anlaşılmamasıdır. Ahire-
tin varlığına inananlar, dünyadaki her sıkıntıyı ahirete 
inanç perspektifiyle değerlendirmelidir. Dünyada en çok 
acı çekerek geçmiş bir hayattaki sıkıntılar bile, yıllarca 
kalınacak bir eve yerleşirken yolda geçirilen bir saatlik 
yolculuğun zahmeti kadar önemsizdir. Ahiret hayatına 
kıyasla dünyadaki zahmetlerin, sıkıntıların, acıların bu 
kadar bir önemi bile yoktur. 

Bu konudaki en temel cevabın, melekler insanlarla il-
gili ilk soru olarak kötülük sorununu gündeme getirdik-
leri zaman, Allah tarafından verilen “Muhakkak Ben, 
sizin bilmediğinizi bilirim” (2-Bakara Suresi 30) cevabı 
olduğu kanaatindeyim. Allah’ın yarattıklarından ancak 
az bir kısmını ve kısa bir zaman dilimini görmekteyiz. 



162

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Gelecekte ise Allah’ın daha neler yaratacağını bilmiyo-
ruz. Uzun bir filmin birkaç karesinden hareketle o filmin 
senaristinin neyi hedeflediği hakkında konuşmak müm-
kün olmadığı gibi bizim de Allah’ın bu evreni ve insanı 
yaratmasındaki tüm hikmetlerini bilmemiz mümkün de-
ğildir. Modern dönem din felsefesi literatüründe “şüpheci 
teizm” (skeptical theism) başlığıyla bu doğrultuda görüş-
ler ifade edilmiştir.132 Allah’ın aklı ile insan aklı arasın-
daki büyük uçurum, Allah’ın tüm hikmetlerini bilemeye-
ceğimizi ve O’na, yaptıklarında hikmet olduğunu bilerek 
güvenmemiz gerektiğini gösterir. Bir çocuğun, kendisini 
dişçiye götüren babasına karşı, dişindeki çürük tedavi 
edilirken çektiği acıdan dolayı nasıl güveni sarsılma-
malıysa, bizim de, hikmetini tam olarak bilemeyeceği-
miz, imtihanımızın bir parçası olan sıkıntılardan dolayı 
Allah’a güvenimizin asla sarsılmaması gerekir. Nitekim 
“iman” kelimesi “güvenmeyi” ifade etmektedir. Böylesi 
bir iman, aklı dışlamak olarak anlaşılmamalıdır. Bu gü-
ven, aklın gereğidir; aklıyla Allah’ın kudretine tanıklık 
eden ve kendi sınırlılıklarını anlayan kişi, Allah’ın tüm 
hikmetlerini bilemeyeceğini ve her şeyini veren Allah’a 
güvenmesinin aklın gereği olduğunu da idrak eder.

Güven duyulacak konunun önemi arttıkça, gerçekte 
ne kadar güven duyduğumuz da ortaya çıkar. Bir düğme-
nizi emanet etmekle karşınızdakine ne kadar güvendiğiniz 

132	Bir örnek: Stephen Wykstra, “The Humean Obstacle to Eviden-
tial Argument from Evil: On Avoiding the Evils of ‘Appearan-
ce’, International Journal for Philosophy of Religion, No: 16, 
1984.



163

4. ÇIĞLIK: İYİ

ortaya çıkmaz ama tüm servetinizi emanet ettiğinizde 
durum değişir. Allah, bizim için en önemli olanı; haya-
tımızı, O’nun istekleri doğrultusunda şekillendireceği-
miz bir güveni hak eder. Allah, samimi olarak arama-
yanları zorlayacak kadar delil vermemiştir ama samimi 
olarak arayanların Kendi varlığını ve Kendisine güve-
nilmesi gerektiğini idrak etmelerine yetecek delilleri 
vermiştir. Allah’ın varlığını ve kudretini anlayacak de-
lillerimizin olduğu, bunun Allah’a güveni gerektirdiği, 
bununla beraber Allah’ın tüm hikmetlerini bilemediği-
miz bir imtihan ortamındayız. Bu ortamda, gerçekleşti-
receğimiz iyiliklerin Yaratıcımızın rızasını kazanmaya 
vesile olacağını bilerek hayatımızın doğrultusunu çizme-
miz ve mümkün olduğunca çok iyiliği büyük bir şevkle 
gerçekleştirmemiz gerekir. 



164

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

•

İnsan aciz bir varlıktır, varlıkla ilgili “gerçeklerin” an-
cak az bir kısmını bilebilir. Bununla beraber insan, do-

ğasının gereği olarak bilmeyi bilmemeye tercih eder ve 
bildiklerinin yanlış olmamasını ve aldanmamayı isteye-
rek “gerçeğin” peşindedir. Aristo “Bütün insanlar, do-
ğalarının gereği olarak bilmek isterler” diyerek, insan 
doğasının bu özelliğine binlerce yıl önce dikkat çekmiş-
tir.133 Aquinas’a göre “gerçeği” bilmek doğal eğilimleri-
mizden (natural inclination) birisidir.134 Daha önce dikkat 
çektiğim “Nozick’in deneyim makinesi”135 ve “kava-
nozda beyin”136 düşünce deneylerini bir daha hatırlaya-
lım. Hazzı, güzelliği, sevgiyi zihnimizde algıladığımız 
fakat bunların objesinin “gerçek” olmadığı bu düşünce 
deneylerindeki durumda, “gerçekliğin” eksikliğini tüm 
haz, sevgi, güzellik duygularına rağmen iğrenç bir du-
rum olarak görürüz. “Gerçeğin” bilgisine sahip olmak, 

133	Aristotle, Metaphysics, Çev: W. D. Ross, Ed: Roger Bishop Jo-
nes, NuVision Publications, 2012, s. 1.

134	Thomas Aquinas, The Summa Theologica, Burns Oates and 
Washburne, 1920, Part 1 ve 2. 

135	Robert Nozick, Anarchy, State and Utopia, Basic Books, 2003.
136	Ed: Sanford C. Goldberg, The Brain in a Vat, Cambridge Uni-

versity Press, 2016.



165

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

aldanmamak, hayatımızın rotasını çizerken fıtratımızın 
en güçlü çığlıklarından birisidir. 

İnsan için bildiklerinin gerçek olmasının önemi apa-
çıktır, bunun yanında neyin gerçek olduğu ve gerçeği 
gerçek yapanın ne olduğu felsefede uzun tartışmalara 
sebep olmuştur. Gerçeğin ne olduğunun açıklaması an-
cak felsefi bir sistemin içinde mümkün olabilmektedir. 
Bu konuyu açıklamada özellikle üç teoriye atıf yapılır:137 
Gerçeği “karşılık gelme” (correspondence) olarak açık-
layan teori, bunlar arasında en ön plana çıkandır; buna 
göre gerçek, düşündüklerimizin veya ifadelerimizin var 
olana olduğu gibi karşılık gelmesidir. Gerçeği “tutarlı-
lık” (coherence) açısından açıklayan teori; gerçeği, dü-
şündüklerimizin veya ifadelerimizin, birbirleriyle ve bü-
tünle tutarlı olmaları açısından tarif etmektedir. Gerçeği 
“pragmatizm” (pragmatism) açısından açıklayan teori; 
gerçeği, düşündüklerimizin veya ifadelerimizin sonuç-
ları, yararlı olmaları, çevreye uyum sağlatmaları açısın-
dan tanımlamaktadır. Bu üç teorinin -detayına girmeye-
ceğim- alt sınıflamaları da mevcuttur. Her ne kadar bu 
teorileri birbirlerine karşı konumlandıranlar olsa da, bu 
üç teorinin birbirlerini tamamlayıcı yönlerini vurgulama-
nın, ayrıştırmadan daha isabetli olduğu kanaatindeyim. 
Elbette gerçek olan düşünce veya ifadelerimizin karşı-
lık geldiği, düşünce ve ifadelerimizden bağımsız bir ha-
kikat olmalıdır; elbette gerçek olan düşünce ve ifadeler 

137	Michael Glanzberg, “Truth”, Ed: Edward N. Zalta,  The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy,  Yaz 2021, https://plato.stan-
ford.edu/archives/sum2021/entries/truth/.



166

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

birbirleriyle ve bütünle tutarlı olmak zorundadır; elbette 
gerçeğin bilgisine ulaşmamız bir fark oluşturacak, yaşa-
mımıza katkıda bulunacak, böylece pragmatik olarak da 
karşılığı olacaktır. Karşılığı olan, birbiriyle ve bütünle 
uyumlu, aynı zamanda pragmatik olan gerçeklere ulaş-
mak ruhumuzun çığlığıdır.

Ruhumuz birçok konuda gerçeğe ulaşmayı ve aldan-
mamayı arzular ama her gerçek bizim için eşit önemde 
değildir. Bir konunun bizim için önemi arttıkça o ko-
nuda gerçeğe ulaşmanın önemi de artar. Bu kitap bo-
yunca ele alınan “Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” konu-
sunda gerçeği bilmek, olabilecek en önemli gerçeklerle 
ilişkilidir. Bu, olmak ve olmamak meselesiyle, tek ser-
mayemiz olan bu hayatın zamanını nasıl değerlendirece-
ğimizle ilgilidir. Bu çok önemli konu “Nasıl buraya gel-
dik?”, “Neden buradayız?” ve “Nereye gidiyoruz?” gibi 
daha önce dikkat çekilen hususlardaki gerçeklerle alaka-
lıdır. Tüm bu soruların cevabı ise Allah, ahiret ve dinle 
ilgili çok önemli hususlarda gerçek bilgiyi elde etmeye 
bağlıdır. Bu hususlarda gerçeğin peşine düşüp fıtratının 
gereğini yerine getiren kimsenin karşısına, birbirine zıt 
iki tane kamptan engel çıkar. Bunların birincisi bilim-
cilik (scientism), ikincisi ise postmodern rölativizmdir. 
Elbette bu iki kampın içinde de -detaylarına girmeyece-
ğim- farklı görüşler vardır.

Bilimcilik: Bilim, din için sorun değildir, hatta bilim-
sel bilgi sağlıklı din anlayışının gelişmesi için gereklidir, 
bunun yanında “bilimcilik” (bilimle karıştırılmamalıdır) 



167

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

ciddi bir sorundur. Bilimcilik, gerçeğin tek güvenilir 
kaynağı olarak bilimi (özellikle doğa bilimlerini) gören 
yaklaşımdır. Bilimcilik, modern dönemin önemli unsur-
larından bilimsel devrimi ve tetiklediği süreçleri gözle-
menin neticesinde, bilime verilen haklı değeri kullanarak 
haksız sonuçlara ulaşma çabasıdır. Bu yaklaşıma atıfla 
ateist veya agnostik dünya görüşlerini temellendirmeye 
çalışanlara sıkça rastlanır. Bilimci yaklaşımın ve poziti-
vizm gibi bazı felsefi görüşlerin etkisiyle dindarları “bi-
lim düşmanı” olarak niteleyenler olmuştur. Oysa İbnül 
Heysem, Biruni, Newton, Mendel (1822-1884) ve Max-
well (1831-1879) gibi bilime çok önemli katkıları olan 
birçok “dindar” olarak nitelenebilecek bilim insanı, dini 
görüşleriyle bilim yapmak arasında hiçbir çelişki görme-
den bilim dünyasında çok önemli başarılara imza attılar. 
Diğer yandan “din” adına konuşanların içinde kötü ör-
nekler çok oldu; “din” başlığı altında gerçekle ilgisi ol-
mayan birçok safsata dile getirildiği gibi bilim düşman-
lığı da yapıldı. Fakat bu kötü örneklerden hareketle teist 
dinleri “bilim düşmanı” olarak nitelemek, felsefede “kor-
kuluk safsatası” (straw man fallacy) denilen mantık hata-
sına düşmek demektir. “Korkuluk safsatasını” işleyenler, 
karşıt görüşün gerçek fikrini göz ardı eder, onun yerine 
karşıt görüşün kötü veya abartılı örneklerine karşı, sanki 
bu örnekler görüşün asıl temsilcileriymiş gibi eleştirile-
rini yöneltirler.

“Bilim, bilginin tek güvenilir kaynağıdır” cümlesi bile 
yani bilimciliğin tarifi bile deney ve gözleme dayanmaz 



168

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

yani bilimsel bilgi değildir. Bu, felsefenin bilim felsefesi 
ve epistemoloji dallarıyla ilgili bir iddiadır; hem de yanlış 
bir iddiadır. Bilimcilik, bilimsel metotla (deney ve göz-
lemle) temellendirilemediği için, kendi tarifine göre anti-
bilimseldir! Felsefenin ele aldığı birçok konuda, etik, es-
tetik gibi alanlarda bilim çözüm sunmaz. Zaten bilimin 
sınırlarının farkında olan bilim insanlarının ve bilim fel-
sefecilerinin böyle iddiaları da yoktur. Bu kitabın odak 
sorusu olan “Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusuna bi-
limin verebileceği bir cevap yoktur. Hayatı yaşarken (ev 
inşa ederken, arabayla seyahat ederken, hastalıklara karşı 
aşılanırken…) bilimsel bilgiden elbette faydalanılmalıdır 
fakat hayatın rotasının ne olması gerektiğini belirlemek 
bilimsel bir konu değildir. Bu, bilim için bir eksiklik de-
ğildir. Kilogram ölçü olarak işe yarıyor diye gramerle il-
gili sorunları kilogramla ölçmek veya etik yasalar birçok 
alanda çok yararlı diye kuantum teorisini etik yasalarla 
çözmek ne kadar hatalıysa “Bu hayatı nasıl yaşamalı-
yız?” konusunda gerçeğin ne olduğunun cevabını doğa 
bilimlerinden beklemek de o kadar hatalıdır. Bu kitapta 
ele alınan mutluluk, anlam, sevgi, iyi, güzel ve sürekli-
lik konularıyla ilgili gerçeğe ulaşmakta doğa bilimleri-
nin katkısı çok sınırlıdır. Bunlar ile Allah’ın ve ahiretin 
varlığı gibi konular öncelikle felsefe ve ilahiyat alanla-
rıyla ilgilidir.138 

138	Allah’ın varlığıyla ilgili ileri sürülen birçok argümanda bilimsel 
veriler hareket noktası olabilmektedir. Örneğin kozmolojik de-
lillerde entropiye ve Big Bang’e, hassas ayar delillerinde fizik 
alanında ele alınan doğa yasalarındaki sabitlere ve evrendeki sü-



169

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

Postmodern Rölativizm: Postmodern rölativizmle 
bilimin de ahlakın da dinin de “gerçek” ile ilgili iddia-
ları reddedilmiştir.139 Herkes bazı şeylerin rölatif oldu-
ğunda hemfikirdir fakat bu görüşle her şeyin rölatif ol-
duğu yönünde fikirler ileri sürülmüştür. Bilime, ahlaka, 
dine temel oluşturacak “üst anlatıların” (metanarratives) 
reddedilmesi gerektiği postmodern rölativizmin en önemli 
tezlerindendir.140 Bunların sadece toplumsal inşalar ol-
duğu; toplumdan topluma ve kişiden kişiye değiştikleri, 
bu yüzden bunlarla ilgili objektif bir “gerçeğe” ulaştığı-
mıza dair yargıların yanlış olduğu, bu görüş adına dile 
getirilmiştir. Bu görüş kabul edilirse, sadece dinde değil, 
hemen her alanda gerçekle ilgili iddialarda bulunulama-
yacağına dikkat edilmelidir. Örneğin hücredeki bilgiyi 
DNA ile açıklamak gibi bilimsel bir iddia veya kadın-
ların kocalarının ölümünden sonra yakılmasının yan-
lış olduğu gibi ahlakla ilgili bir iddia da savunulamaz. 
Bazılarına göre postmodern rölativizm Aydınlanmanın 
(Enlightenment) daha üst, daha aydınlık bir aşamasıdır; 

reçlere atıf yapılmaktadır. Bu veriler, deneysel ve gözlemsel bili-
min verileri olsa da, bu argümanlar felsefi argümanlardır. Bilim-
sel verileri felsefi bir argümanda öncül olarak kullanmayla, bir 
hususta doğrudan bilimsel verinin olması arasındaki farka dikkat 
edilmelidir. Bakabilirsiniz: Caner Taslaman, Allah’ın Varlığının 
12 Delili, İstanbul Yayınevi, 2021, 1., 5. ve 6. Deliller.

139	Böylesi iddiaların ortaya atılmasında iki dünya savaşı gibi birçok 
tarihi ve sosyolojik etken de vardır. Bu konuya bu kitapta girme-
dim.

140	Jean-François Lyotard, The Postmodern Condition, A Report 
on Knowledge, Çev: Geoff Bennington ve Brian Massumi, Uni-
versity of Minnesota Press, 1984.



170

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bana göre ise Aydınlanmanın gerçekten de aydınlık olan 
kimi unsurlarının (akla ve bilime verilen değer gibi) ka-
rartılmasıdır. 

Postmodern rölativizm adına yapılan aldatmacalardan 
biri, postmodern rölativizmi mütevazı, zihinden bağım-
sız objektif gerçekliğin var olduğunu söyleyen objekti-
vist, mutlakçı (absolutist) yaklaşımı ise kibirli göster-
mektir. Rölativizmin babası olan sofist Protagoras’tan 
(MÖ 481-411) beri “İnsan her şeyin ölçüsüdür” gibi slo-
ganlarla rölativistler, insan zihnini her şeyin ölçüsü ola-
rak görmüşlerdir. Bu bakış açısına göre doğa yasaları 
da ahlak yasaları da sadece insanların icatlarıdır (keşif-
leri değildir). Oysa bu, insanı tanrılaştırmanın farklı bir 
şeklidir. Olması gerekli “Allah merkezli” bakış açısı ye-
rine “ben merkezli” bakış açısını geçirme teşebbüsüdür. 
İnsanın bakış açısı değil, Allah’ın yarattığı gerçeklik ve 
koyduğu yasalar her şeyin ölçüsüdür. Bilimde, insanların 
DNA hakkındaki kanaatleri değil, DNA’nın gerçek ola-
rak var olması ve nasıl olduğu belirleyicidir. Kalp krizi 
geçiren bir postmodernist rölativistin kendisini, bilimsel 
bulgulara göre müdahalelerde bulunan doktorlara teslim 
edeceğini tahmin etmek zor değildir. Bu da onun post-
modernist şüpheciliğiyle çelişen bir davranış olur! Daw-
kins, uçağın içinde 30.000 fit (9 kilometre civarında) 
yükseklikte “gerçeğin” kültürel inşa olduğunu söyleyen-
lerin ikiyüzlü olduğunu söylerken çok haklıdır. Uçakla-
rın yapımına ve kilometrelerce yükseklikte uçup hedef-
lerine varmaları gibi olgulara güvenip uçağa binmek, 



171

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

ancak bilimlerin objektif gerçeklere ulaştığı görüşü al-
tında anlamlıdır.141 Gerçeklik; ondan korkup korkmadı-
ğımız, onu sevip sevmediğimiz, onu benimseyip benim-
semediğimizden bağımsız olarak vardır. Gerçek; hiçbir 
kişiye, hiçbir topluma, hiçbir zevke, hiçbir felsefeye bo-
yun eğmeden varlığını sürdürür.

Ahlakta, bazı Hinduların, kocalarının ölümünden 
sonra karılarının yakılması gerektiğine dair kanaatleri 
değil, Allah’ın masum insanların öldürülemeyeceğine 
dair koyduğu yasa belirleyicidir. Sonuçta rölativistlerin 
tanrılaştırdıkları insan değil fakat Allah’ın yarattığı şek-
liyle gerçeklik ve koyduğu şekliyle yasalar (bunlar insan 
zihninden bağımsızdır) her şeyin ölçüsüdür. Allah insan 
aklına gerçekleri keşfetme konusunda kabiliyet vermiş-
tir fakat bu, insanların gerçeği yarattığı (icat ettiği) gibi 
kibirli rölativist bir iddiadan çok farklıdır. Allah ölçüyü 
koyar (bu da mutlaktır) ve Allah’ın ölçüyü koyduğu hu-
suslarda insan ölçüyü belirleyemez. Sonuçta gösterilmeye 
çalışılanın aksine, Allah’a mutlaklığı bağlayan görüş had-
dini bilen mütevazı görüştür, insan aklına sahip olmadığı 
özellikler atfeden rölativist anlayışlar ise hatalı ve kibirli-
dir. Allah’a bağlananlar, ölçünün kaynağı olarak Allah’ı 
gördükleri için mütevazıdır, diğer yandan Allah’tan olan 
ölçünün mutlaklığına inanırlar. Onlar için mütevazılığın 
ve mutlaklığın kaynağı aynıdır.142 

141	Richard Dawkins, River Out of Eden: A Darwinian View of 
Life, Basic Books, 1996.

142	Peter Kreeft, A Refutation of Moral Relativism, Ignatius Press, 
1999, s. 38-39.



172

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Bilimcilikte olduğu gibi, postmodern rölativizmin ta-
nımlanmasından başlayarak içinde olduğu ciddi çelişki-
ler kendini gösterir. İnsan aklının bilim, ahlak, din gibi 
alanlarda objektif gerçeklere ulaşamayacağını söylemek 
de insan aklıyla ilgili “objektif gerçek” olduğu düşünü-
len bir iddiada bulunmak demektir. Eğer bu iddia doğ-
ruysa, postmodern rölativizm insan aklıyla ilgili objek-
tif bir gerçeği tanımlıyor demektir ama diğer yandan bu 
durum postmodern rölativizmin hatalı olduğunu göster-
mektedir!

Postmodern rölativizmin, objektif gerçeklerin varlı-
ğını yok sayarak farklı fikirlerin ortaya konulmasına im-
kan sağladığı ve böylece hoşgörüyü desteklediği, bu yüz-
den benimsenmesi gerektiği iddiası da bir aldatmacadır. 
Bu iddia da ciddi bir çelişkiyi içinde barındırmaktadır. 
Çünkü bu iddianın sahipleri, farkında olmasalar da, bu 
görüşleriyle “hoşgörünün” olması gerekli objektif bir ku-
ral olduğunu savunmaktadırlar. Fakat o zaman, objektif 
gerçekliğin varlığını yok saymak için kendileri objektif 
bir gerçeği (hoşgörünün gerekliliği) savunarak çelişkiye 
düşmektedirler. “Hoşgörünün” önemini savunmak için 
objektif gerçekliği reddetmek değil, kabul etmek gere-
kir. Eğer objektif gerçek yok sayılırsa, ne Nazilerin ne 
de Çetniklerin katliamlarını eleştirebileceğimiz rasyonel 
bir zemin kalır. “Masumları öldürmek yanlıştır”, “Ma-
sumlara işkence etmek kötüdür” ve “Soykırım yapılma-
malıdır” gibi ahlaki yasaların hepsi objektif gerçekle-
rin beyanıdır. Objektif gerçekleri reddetmek, bu ahlaki 



173

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

yasaları savunamamak ve Naziler ile Çetniklerin katli-
amlarına “hoşgörü” ile bakılmasını teklif edenlere karşı 
çıkacak bir zemin bulamamak demektir. “Hoşgörü” gü-
venli limanını ancak objektif gerçeklerin içinde bulur. 
Hoşgörü için gerçeklik iddiasından vazgeçmek ödenmesi 
gereksiz bir bedeldir. Rölativizm her türlü kötü fikre ve 
ahlaki kötülüğe kapıyı ardına kadar açar. Tüm bunlar-
dan korunmak için gerçeği keşfetmek ve ona referans 
vermek tek çaredir.

İnsan aklının birtakım objektif gerçeklere ulaşması-
nın mümkün olduğunu gösteren bilim gibi faaliyetler de 
postmodern rölativizmin hatalı olduğunu göstermektedir. 
Bilimin başarılarına değer verenler ve teist dinler, insan 
aklının bazı gerçeklere ulaşabileceği hususunda, post-
modern rölativizme karşı aynı saftadırlar. Oysa içinde 
bulunduğumuz dönemde, gerek Musevi gerek Hristiyan 
gerek Müslüman kimi ilahiyatçılar, bilimcilik gibi yak-
laşımlardan dolayı bilime soğuk bakmaya başladılar ve 
Kuhn143 (1922-1996) ve Feyerabend144 (1924-1994) gibi 
bilim felsefecilerine atıflar yaparak bilimlerin objektif 
gerçeklere ulaşamayacağını savunmaya çalıştılar. Bu ila-
hiyatçıların, rüzgardan (bilimcilik) kaçarken kasırganın 
olduğu bir limana (postmodernizm) sığındığı kanaatin-
deyim. Oysa bu rüzgar, iyi değerlendirilirse (“bilimci-
lik” eğer “cilik”ten kurtulup “bilim” olursa), gemiyi gü-
venilir limanlara ulaştırma potansiyeline sahiptir. Akıl 

143	Thomas S. Kuhn, Bilimsel Devrimlerin Yapısı, Çev: Nilüfer 
Kuyaş, Alan Yayıncılık, 2000.

144	Paul Feyerabend, Against Method, Verso, 2010.



174

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ve bilimle ulaşılan gerçekler, insan aklının, doğru kulla-
nılmak şartıyla gerçeklere ulaşma kapasitesini gösterir. 
Nitekim Allah’ın varlığıyla ilgili delillerde, en çok önem-
sediğim iki delilden birisi evrenin insan aklının keşfe-
debileceği şekilde yaratıldığına dikkat çeken “Evrenin 
Keşfedilebilirliği Delili”, diğeriyse insan aklının belli 
gerçeklere ulaşabilecek şekilde yaratıldığına atıf yapan 
“Akıl Delili”dir.145 

Elbette bilimciler gibi bilimi değerlendirmek hatalıdır 
fakat Ay’a araç gönderen, atomun çekirdeğindeki ener-
jiyi kullanan, genetik seviyesinden müdahalelerle hasta-
lıkları iyileştirebilen bilim insanlarının evrenle, dünyayla, 
insanla ilgili objektif gerçeklere ulaşmadan bu başarı-
ları gerçekleştirdiklerini düşünmek hastalıklı bir şüphe-
dir. Akla ve bilime güveni zayıflatmanın değil, bunlara 
güveni arttırmanın kamil imanı desteklediği kanaatin-
deyim. Postmodern rölativizmin söylemleri kullanılarak, 
aklın belli konularda gerçeklere ulaşamayacağı propa-
gandasıyla, birçok kişinin, hiç ölmeyecekmiş gibi KPH 
(Karizma Para Haz) merkezli bir hayat yaşama planları 
teşvik edilmiştir. “Nasıl olsa bu konuda gerçekleri bile-
mezsiniz!” denilerek, hayatın nasıl yaşanması gerekti-
ğiyle ilgili ciddi değerlendirmeler yapmadan, çevrelerinde 
gördükleri KPH yarışına, “gerçeğe” aldırmadan katılan 
sürülerin oluşmasına yol açılmıştır. Akıl ve bilim, ima-
nın düşmanları değil, en yakın dostlarıdırlar. “Bu hayatı 

145	Caner Taslaman, Allah’ın Varlığının 12 Delili, İstanbul Yayıne-
vi, 2021, 3. ve 10. Deliller.



175

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

nasıl yaşamalıyız?” sorusuna cevap verirken, KPH mer-
kezli hayat yaşayan sürülerin bir parçası olmamak için 
aklı sağlıklı şekilde kullanarak hayat muhasebesi yap-
mak önemlidir. 

Kuran, aklın gerçeklere ulaşma hususundaki kabili-
yetini kabul eder ve evren, dünya, canlılarla ilgili olgu-
lar üzerinde düşünmeye davet eder. Eğer aklın bu konu-
larla ilgili gerçeklere ulaşma konusundaki kabiliyeti kabul 
edilmezse, böylesi bir davet anlamsız olur. Kuran’da bu 
konuda örnek olarak gösterilebilecek yüzlerce ayetten 
biri şöyledir:

2-Bakara Suresi 164: Elbette göklerin ve yerin ya-
ratılmasında, gece ile gündüzün art arda gelmesinde, 
insanlara yararlı şeylerle yüklü olarak denizde yüzüp 
giden gemilerde, Allah’ın gökten indirip de ölü hal-
deki yeryüzünü canlandırdığı suda, orada her çeşit 
canlıyı yaymasında, rüzgarları ve yer ile gök arasında 
emre tabi bulutları yönlendirmesinde aklını kullanan 
bir toplum için deliller vardır.

Bazen bir yere en kestirme yoldan nasıl gidileceği 
veya demir atomunun çekirdeğinde kaç proton olduğu 
gibi olguların tarifiyle ilgili gerçeği bilmek isteriz. Ba-
zen başkasının malını çalmanın kötü olduğu (bir ön-
ceki “iyi” başlığıyla ilgili) veya Itri’nin (1640-1711) bes-
telerinin güzelliği (bir sonraki “güzel” başlığıyla ilgili) 
gibi değer yargılarına dair gerçeği bilmek isteriz. Ba-
zen evrenin yaratılıp yaratılmadığı veya bu hayatın an-
lamı olup olmadığı gibi temel meselelerle ilgili gerçeği 



176

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bilmek isteriz. Tüm bunlarla ilgili gerçekleri bilebilmek 
için insan aklına belli bir derecede güven gereklidir. Bu-
nun içinse aklın tesadüfi süreçlerin ürünü olmadığını, 
aklın bazı gerçekleri bilebileceğimiz donanımla Allah 
tarafından yaratıldığını bilmek önemlidir. İşin doğrusu, 
ateist ve agnostik düşünürlerin, burada ele alınan hu-
suslar içerisinde, en çok bu hususa itiraz edecekleri ka-
naatindeyim. Daha önce ele alınan, mutluluğun Allah’a 
ve ahirete inançla ilişkisine Feuerbach (1804-1872) gibi 
ateist filozoflar bile dikkat çekmiştir (birinci çığlık).146 
Nietzsche ve Sartre gibi ateist filozoflar ise Allah olma-
dan ahlakın rasyonel temeli olamayacağını ifade etmiş-
tir (dördüncü çığlık). Fakat birçok ateist düşünür, akla ve 
özellikle de aklın en sofistike ürünlerinden biri olan bi-
limsel birikime atıf yaparak ateist görüşlerini temellen-
dirmeye çalıştı ve çalışmaktalar. 20. yüzyılda etkili ol-
muş Marksist geleneğe bağlı ateistler ve en ünlülerinin 
Dawkins olduğu Yeni Ateistler (New Atheists) bu hususta 
örnektir.147 İşin doğrusu postmodern rölativizme atıfla 
ateizmi veya agnostisizmi savunanlar, ateist ve agnos-
tiklerin içinde azınlıktadır. Hatta bunların, sıkıştırıldık-
larında bilimci yaklaşıma kaydığına da birçok kez tanık 
oldum. Ancak Allah tarafından yaratıldığı takdirde aklın 

146	Ludwig Feuerbach, Lectures on the Essence of Religion, Wipf 
and Stock, 2018. 

147	Yeni Ateistlerin “bilime” ve “akla” atıfla pozisyonlarını temel-
lendirmeye çalışmalarını anlatan çalışmalara bir örnek: Victor J. 
Stenger, The New Atheism: Taking a Stand for Science and 
Reason, Prometheus, 2009.



177

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

gerçeklere ulaşma kapasitesine güvenilebileceği görüşü, 
birçok ateist ve agnostik açısından korkunçtur.

Allah hem evrenin hem zihnin yaratıcısı olduğundan, 
Allah’ın evreni akla uygun, insan zihnini evreni anlaya-
cak derecede akla sahip, ikisini ise birbiriyle uyumlu ya-
ratmış olduğunu düşünmek bir teist için gayet doğaldır. 
Bazı bilim insanları ve felsefeciler, dikkat çektiğim bu 
hususu değişik ifadelerle dile getirdiler.148 Örneğin bilim-
sel devrimin mimarlarından Galileo, insan zihninin ev-
renle ilgili bazı gerçekleri anlamasını, aklın Allah tara-
fından bilinçli bir şekilde yaratıldığının bir delili olarak 
gördü.149 Kepler ise “Evrendeki her şeyi belli bir niceliğe 
bağlı olarak kuran Allah, aynı zamanda insan zihnine bu 
yapıyı anlayacak özellikleri vermiştir”150 dedi. En temel 
konularda gerçeğe ulaşmanın mümkün olduğunu düşü-
nebilmek için akla belli bir oranda güven gerekliyken, 
materyalist-ateist felsefi sistemde bu güvenin temeli gö-
rülmemektedir. Ünlü biyolog Haldane (1892-1964), zihin-
sel süreçler sadece maddenin hareketleriyle belirleniyorsa 
bildiklerimizin gerçek olduğunu iddia edecek hiçbir ze-
minin olmadığını, hatta beynin maddi yapıda olduğu id-
diasının doğru olduğunun bile savunulamayacağını ifade 

148	Caner Taslaman ve Enis Doko, Kuran ve Bilimsel Zihnin İnşa-
sı, İstanbul Yayınevi, 2020, s. 35-43.

149	Galileo Galilei, Dialogue Concerning the Two Chief World 
Systems, Çev: Stillman Drake, University of California Press, 
1967.

150	Gerald Holton, Thematic Origins of Scientific Thought: Kep-
ler to Einstein, Harvard University Press, 1988, s. 84.



178

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

etti.151 Felsefeci Mark Steiner ise zihinle evren arasındaki 
uyumun, ateizm açısından oluşturduğu sorunu şöyle dile 
getirdi: “İnsan beyni ile fiziksel dünyanın bütünü ara-
sındaki uygunluk… Dünya, diğer bir deyişle ‘kullanıcı 
dostu’ gözükmektedir. Bu natüralizme (ateizme) karşı 
bir meydan okumadır.”152

Birçok kişinin modern dönemin ve modern felsefe-
nin başlangıç noktası olarak kabul ettiği matematikçi, 
filozof ve bilim insanı Descartes, tüm bilgi ağacını te-
mellendirirken bu hususa dikkat çekti. Descartes, insa-
nın bilebilme imkanının sınırlı olduğunu kabul etmekle 
beraber, en temel bilgilerimizin gerçekliğinden ancak 
Allah’ın varlığına inanırsak emin olabileceğimizi söy-
ledi. Dış dünyanın varlığı, en temel birçok bilgimizin 
varlığı için ön koşuldur. Sevdiğimiz insanların varlığın-
dan kendi bedenimizin varlığına kadar birçok temel bil-
gimiz, dış dünyanın gerçek olarak var olması koşuluna 
bağlıdır. Descartes, bildiği tüm bilgilerle beraber dış dün-
yanın varlığına dair bilgisinin de şüpheli olduğunu farz 
ederek tüm bilgisini sıfırladı, daha sonra şüpheden uzak 
bir şekilde bütün felsefi sistemini kurmaya çalıştı. Des-
cartes, önce en uç şüpheleri kabul ettiğinde bile düşü-
nen bir varlık olarak kendi varlığından şüphe edemeyece-
ğini gördü ve “Düşünüyorum öyleyse varım” diyerek, ilk 
gerçek olarak kendi varlığını keşfetti. Sonra (detaylarına 

151	J. B. S. Haldane,  Possible Worlds and Other Essays, Chatto 
and Windus, 1929, s. 209.

152	Mark Steiner, The Applicability of Mathematics as a Philosop-
hical Problem, Harvard University Press, 1998, s. 176.



179

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

burada girmeyeceğim) ontolojik delille Mükemmel Var-
lık olarak Allah’ın varlığını keşfetti. Daha sonra ancak 
Allah’ın varlığı kabul edilirse dış dünya gibi çok açık şe-
kilde gerçek olarak algıladıklarımızdan şüphe etmeye-
bileceğimiz kanaatine ulaştı. Descartes’ın yaklaşımını, 
“modası geçmiş” bir yaklaşım olarak değerlendirenler 
vardır fakat bu yaklaşıma karşı tatmin edici bir cevabın 
verilmesi hiç de kolay değildir. Descartes şöyle demiştir:

“En zeki insanlar da istedikleri kadar bu sorun üze-
rinde düşünebilirler. Allah’ın varlığını kabul etmedikleri 
takdirde bu şüpheyi giderecek hiçbir neden gösterebile-
ceklerini sanmıyorum. Öncelikle, yukarıda sunduğum, 
kabul ettiğim ilke olan; çok açık ve seçik şekilde anladı-
ğımız şeylerin doğruluğu, ancak Allah varsa güvenilirdir, 
Allah’ın Mükemmel Varlık olması sayesinde güvenilir-
dir, bizde olan her şey O’ndan olduğu için güvenilir-
dir... Fakat bizde olan her şeyin, Mükemmel ve Sonsuz 
Varlık’tan geldiğini bilmeseydik; görüşlerimiz ne kadar 
açık ve seçik olursa olsun, doğru olma mükemmelliğine 
sahip olduklarını düşünmemizi garantileyecek bir sebep 
olmazdı.”153 

Descartes’la aynı sonuca ulaştıran bir yaklaşım, “Bolt-
zmann beyni” (Boltzmann brain) problemi ismiyle, bam-
başka bir bağlamda karşımıza çıktı. 20. yüzyılın ikinci 
yarısından itibaren ortaya çıkan fiziksel verilerle, evrende 
çok hassas ayarların olduğu, bunlardaki hassaslıkta çok 

153	Rene Descartes, Discourse on Method and The Meditations, 
Çev: F. E. Sutcliffe, Penguin Classics, 1968, s. 58-59.



180

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

çok küçük bir değişim olsaydı bile evrenin herhangi bir 
yerinde herhangi bir şekilde canlılığın ortaya çıkması-
nın mümkün olmadığı ortaya konuldu. Bu konuyla ilgili 
veriler, Allah’ın varlığını, matematiği (olasılık hesapla-
rını) kullanarak temellendiren hassas ayarlarla ilgili fel-
sefi argümanların ortaya konulmasına yol açtı.154 Penrose 
(doğ:1931), sırf evrenin mevcut durumunun oluşumu için 
gerekli düşük başlangıçlı entropinin rastgele ortaya çık-
masının olasılığını; 10’un üzerine 10 üzeri 123 tane sıfır 
yazılacak sayıda 1 olasılık olarak hesapladı.155 Bu öyle 
düşük bir olasılıktır ki, 10’un üzeri iki üslü yazmayıp tek 
üslü yazmaya kalksak, bunun için bu sayının üssündeki 
her rakamı bir atom-altı parçacığının üzerine yazsak, ev-
rendeki atom-altı parçacıkların sayısı bile bu olasılığın 
yazılmasına yetmez. Hassas ayar argümanlarına cevap 
vermek için en çok başvurulan yollardan biri, içinde bu-
lunduğumuz evren dışında birçok (bazıları “sonsuz” de-
miştir) evren olduğunu farz eden çoklu-evrenler (multi-
verse) senaryolarını kabul ederek, mevcut çok çok düşük 
olasılıkların gerçekleşmesini, bu geniş kümenin sunduğu 
olanaklardan faydalanarak rastgelelikle açıklamak oldu.

Eğer içinde olduğumuz evrendeki hassas ayarlar (dü-
şük entropili başlangıç gibi), çoklu-evrenler içindeki 

154	Hassas ayar argümanının savunulmasına bir örnek: Robin Col-
lins, “Tanrı, Tasarım ve İnce Ayar”, Ed: Caner Taslaman ve Enis 
Doko, Allah, Felsefe ve Bilim, Çev: Fehrullah Terkan, İstanbul 
Yayınevi, 2014, s. 17-57.

155	Roger Penrose, The Road to Reality, Jonathan Cope, 2004, s. 
728.



181

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

olasılıklardan birinin rastgele gerçekleşmesiyle açıklan-
maya kalkılırsa, karşımıza çok ilginç bir paradoks çıkar. 
O zaman, (kaotik bir yapının ve maksimum entropinin 
-termodinamik dengenin- hakim olduğu) çoklu-evrenle-
rin içinde, rastgele şekilde, çok dar bir alanda (örneğin 
birkaç metrekare bir alanda), çok az bir zamanda (örne-
ğin birkaç yıllık bir zaman içinde) ortaya çıkan tek bir 
zihin (Boltzmann beyni) olup; mevcut hafızamıza, mev-
cut genişliği ve uzun zamanıyla evren algımıza sadece 
illüzyon olarak sahip olmamızın olasılığı, gözlenen has-
sas ayarlarıyla milyarlarca ışık yılı genişliğinde ve mil-
yarlarca yıllık evrenin “gerçek” olarak var olmasından 
çok daha yüksektir.156 O zaman, evreni Allah’a atıf yap-
madan çoklu-evrenler ve rastgelelikle açıklamaya kalkan 
birisi, farkında olmadan, evren ve zaman algısı illüzyon 
olan bir Boltzmann beyni olmasının en muhtemel görüş 
olduğu bir paradigmayı benimsemiş olur. Bu da göste-
riyor ki Allah’ın varlığını inkar etmek, herhangi bir bil-
giye “gerçek” olarak ulaşabilmenin mantıksal temelinin 
olmadığı, her şeye en üst seviyede bir şüpheyle illüz-
yon olarak bakmayı gerektiren bir paradigmayı benim-
semeye götürmektedir. Descartes’ın, salt felsefi meditas-
yonla dikkat çektiği husus, fizikte ortaya çıkan hassas 

156	Ünlü fizikçi Ludwig Boltzmann (1844-1906), fizik alanında-
ki hassas ayarlar ortaya konulmadan önce, 19. yüzyılın ikinci 
yarısında, entropiyle ilgili sorunlar için düşünce deneyleri ileri 
sürmüştü. Hassas ayarlar ve bu ayarlarla ilgili evrenin başlan-
gıcındaki düşük entropi ortaya konulunca, Boltzmann’a atıfla 
“Boltzmann beyni” düşünce deneyi gündeme geldi.



182

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ayarlar üzerine tefekkür ederken farklı bir şekilde kar-
şımıza çıkmıştır.

Yakın dönemde gündeme gelen Plantinga’nın (doğ:1932) 
“natüralizme karşı evrimsel argüman” (evolutionary ar-
gument against naturalism) diye anılan çalışması da bu 
konuyla ilgilidir.157 Plantinga, Dawkins gibi ünlü ateist-
lerin iddialarının tersine, evrim görüşüyle teizmin de-
ğil, asıl materyalist-ateizmin uzlaşamayacağını söyledi. 
Plantinga, materyalist-ateist evrim anlayışına göre ger-
çeğe ulaşacak “güvenilir zihinsel yeteneklere” sahip ol-
mamızın beklenmesi için hiçbir neden olmadığını ifade 
etti. Çünkü materyalist-ateist evrimcilerin yaklaşımla-
rına göre evrimin mekanizmalarının; sadece bu dünyaya 
uyum sağlayanı, yaşayabileni ve üreyebileni seçmesi bek-
lenmektedir. Fakat bu anlatımın içinde, “gerçek” bilgiye 
ulaşabilecek güvenilir zihinsel yeteneklerin ortaya çıkma-
sını beklenir kılacak hiçbir unsur yoktur. Diğer yandan 
teistler, insanların gerçeğe ulaşabilecek şekilde zihinsel 
yeteneklere sahip olmasını umacakları bir paradigmaya 
sahiptirler, çünkü Allah, kudretini, bilgisini ve sanatını 
takdir edebilecek şekilde insanları yaratmıştır. Materya-
list-ateist bir evrim anlayışını savunanlar ise akıl yürütme 
süreçlerimize güvenilebileceğini kabul edemeyecekleri 
için, ateizmin veya evrimin doğruluğu dahil, herhangi 
bir gerçeklik iddiasında bulunamazlar! 

157	Alvin Plantinga, “Natüralizme Karşı Evrimsel Argüman”, Çev: 
Fehrullah Terkan, Allah, Felsefe ve Bilim, Ed: Caner Taslaman 
ve Enis Doko, İstanbul Yayınevi, 2014, s. 175-225.



183

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

Plantinga, bu yaklaşımıyla, materyalist-ateist (Plan-
tinga “natüralizm” ifadesini kullanmaktadır) bir yakla-
şımla beraber evrim teorisinin savunulmasının -birçok 
kişinin hiç beklemediği şekilde- “kendini çürüten” (self-
defeating) bir yaklaşım olduğunu göstermeye çalıştı.158 
Bu argümanla, bilimle (ve evrim teorisiyle) materyalist-
ateist görüş arasında uyum olduğu bazılarınca zanne-
dilse de, bilim ile materyalist-ateist görüş arasında derin 
bir uyumsuzluk olduğunu, çünkü materyalist-ateist gö-
rüşün aklı ve onun ürünü olan bilimi güvenilmez kılan, 
kendini çürüten unsurları içinde taşıdığını dile getirdi.159  

Bahsedilen bu yaklaşıma en çok itiraz, “gerçek” olana 
inancın, yaşamayı ve genleri aktarmayı daha muhtemel 
kılacağı, bu yüzden doğal seleksiyonun “gerçek” inanç-
ları seçtiği şeklinde yapılmaktadır. Fakat materyalist açı-
dan olaya bakarsak, davranışlarımıza sebep olan, beyni-
mizdeki nöronlardan oluşmuş yapılardır. Bu nöronlardan 
oluşmuş yapılar, biyo-kimyasal yapıları sebebiyle davra-
nışlara sebep olurlar, zihindeki düşüncenin içeriğinin ne 
olduğu (gerçek mi yanlış mı olduğu) önemsizdir. Bam-
başka bir zihinsel içeriğin aynı biyo-kimyasal yapıya 
karşılık geldiğini farz edelim; o da aynı davranışa se-
bep olacaktır, çünkü davranışa sebep olan biyo-kimyasal 
yapı, sahip olduğu içerik gerçek veya yanlış bir bilgiye 

158	Alvin Plantinga, “An Evolutionary Argument Against Natura-
lism”, Logos 12, 1991; Alvin Plantinga, Warranted Christian 
Belief, Oxford University Press, 2000.

159	Alvin Plantinga, Warrant and Proper Function, Oxford Uni-
versity Press, 1993.



184

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

karşılık gelip gelmediğine bağlı olmadan davranışa et-
kide bulunmaktadır. Materyalist-ateist evrim görüşünde, 
“gerçek” bilginin seçimini beklenir kılacak veya insan 
zihni için farklı bir perspektif sunacak hiçbir unsur yok-
tur; doğal seleksiyon, canlı için gerçek bilgiyi değil, ya-
şatan biyo-kimyasal yapıyı seçer. Akıl yürütme faali-
yetinin, planlanmamış ve tesadüfi bir doğal seleksiyon 
süreciyle oluştuğunu savunan bir materyalist-ateist, sıra-
dan bir akıl yürütme faaliyetinin gerçekliğini bile savu-
namaz duruma gelir. Bunun yanında, felsefi ve bilimsel 
üst seviyede bir akıl yürütmeyle ilgili olan materyalist 
veya ateist görüşün gerçek olduğunu ise hiç savunamaz.

Tarih boyunca materyalist-ateist görüşün alternatifi 
olmuş teizme göre evren daha var olmadan önce bilinç, 
irade, akıl, kudret sahibi bir Allah vardı: Evren ve can-
lılar, hangi süreçlerle (evrimle veya evrimsiz) yaratılmış 
olursa olsun, bu yaratılış süreçleri ezeli Yaratıcının irade 
ve akıl gibi sıfatları çerçevesinde gerçekleşmiştir. Bu ya-
ratılış sürecinde insana, Yaratıcının aklına göre düşük bir 
seviyede de olsa aklın verilmesinin sebeplerinden biri, 
bazı konularda gerçeğe ulaşması olduğu için, aklın ger-
çeklere ulaşma kapasitesi olduğunu düşünmeye bu para-
digma olanak tanır. Eğer matematiksel işlemleri yapmak 
için üretilmiş bir hesap makinesinin yanında planlanma-
mış ve tesadüfi süreçlerle oluşmuş fakat matematiksel iş-
lem yapma özelliği de kazanmış bir hesap makinesinin 
varlığından bahsedilse, hangisiyle yapacağınız işleme 
güvenirdiniz? Materyalist-ateist görüş ile teizm arasında 



185

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

değerlendirmeleri yapan akıldır, aklın güvenilirliğini sar-
san bir görüşü (materyalist-ateizmi) savunanların, akılla 
materyalist-ateizmin doğru olduğu sonucuna vardıklarını 
söylemeleri mantıken mümkün değildir. Allah’a inanç bir 
kenara bırakılınca, hiçbir temel alanda tutarlı bir şekilde 
dünya görüşü inşa etmenin, ruhun en derinden gelen çığ-
lıklarını cevaplamanın olanağı kalmamaktadır. Allah’a 
inanç, ruhun en temel çığlıklarını tutarlı bir şekilde ce-
vaplayıp yaşamanın tek olanağıdır.

Allah’ın varlığını anlayan ve akıl özelliği üzerine dü-
şünen bir kişinin karşısına çıkacak önemli soru şudur: 
“Allah insanlara neden şahit olduğumuz potansiyeliyle ak-
letme özelliği vermiştir?” Akletme özelliğimiz sayesinde 
günlük yaşamımızı sürdürürüz; gerekli gıdaları alırız ve 
yırtıcı hayvanlara yem olmak gibi tehlikelerden sakını-
rız. Fakat akletme kabiliyetimizin derecesi, yaşamımızı 
sürdürme becerisi sağlatmasının çok üzerindedir. Uzaya 
uydu yollamayı, Higgs parçacığını bulmayı, asal sayıla-
rın sonsuz adette olduğunu ispatlamayı ve aklın kendisi 
üzerine düşünebilmeyi mümkün kılacak şekilde birçok 
gerçeğe erişebilen bir akıl seviyesi, salt bu dünyada ya-
şamayı sağlayacak bir akıl seviyesinin çok üzerindedir. 
Böylesi bir akıl seviyesi sayesinde, ilahiyat alanını ilgi-
lendiren soyut konular hakkında ve ölüm karşısındaki 
durumumuz gibi varoluşsal sorunlar hakkında da düşü-
nürüz. Aklımızın sahip olduğu bu müthiş kapasite, bize 
salt bu dünyada yaşamımızı sürdürebilmek için verilme-
diğini gösterir. Aklımızın bu kapasitesinden yararlanan 



186

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bir tefekkür anlayışı, Allah’ın gönderdiği dinle buluşma-
nın önemli şartlarından birisidir. Elbette böylesi bir te-
fekkürle yola çıkış Allah’ın gönderdiği dinle buluşmayı 
garantilemez ama taklidi (geleneği veya çevredeki in-
sanları takiple sınırlı) olmayan bir şekilde dinle buluş-
mak için böylesi bir tefekkür anlayışının olması şarttır. 

Aklı üzerinde düşünen kişi, “Nereden geliyoruz?” ve 
“Nereye gideceğiz?” gibi en temel sorulara salt aklıyla 
cevap bulamayacağını fakat aklı aşan bu sorulara Yara-
tıcının açıklamalarını içeren bir sistem (din) aracılığıyla 
cevap bulabileceğini de anlar. Akıl, kendi sınırlarını an-
ladığında, aklı aşanları da içeren bir sistem olarak, Yara-
tıcının mesajlarını içeren dine gözlerini çevirmek duru-
mundadır. Sonuçta Yaratıcının mesajlarını içeren dinin 
varlığı, aklı aşan varoluşsal önemi yüksek soruların var-
lığından dolayı umulur fakat aynı zamanda dine ulaşacak 
olan da akıl olduğu için din akılla çelişmemek de duru-
mundadır. İnanılmaya layık bir din, aklın dine ve dinin 
akla katkı yapacağını dile getirmelidir. Kuran, aklın din-
deki önemini birçok ayetinde vurgulayarak bunu en gü-
zel şekilde sağlar ve aklı kullanmamanın insanı pislik 
içinde bırakacağını belirtir (10-Yunus Suresi 100). Ayrıca 
Allah’tan gelen dinin, “gerçeğin” kaynağı olduğunu be-
lirtir (2-Bakara Suresi 147, 18-Kehf Suresi 29). Kuran’a 
göre; hoşa gitme, mahallenin kabulü, ataların benimse-
mesi gibi faktörlerden dolayı değil “gerçek” olduğu ve 
“gerçeğin” kaynağı olduğu için İslam’a inanmak gerekir.



187

5. ÇIĞLIK: GERÇEK

İnanılmaya layık din, aklı aşanları ihtiva ederken 
akılla çelişmemelidir. Aklı aşan ve akılla çelişen önemli 
şekilde farklıdır; bu farkı şöyle bir örnekle açıklamaya 
çalışayım: Uçağın motorunu ve uçağın nasıl uçtuğunu 
anlamayan biri için uçağın uçuşu “aklı aşar” ama uça-
ğın uçmaması gerektiğini kimse gösteremeyeceğinden 
dolayı burada “akılla çelişen” bir durum yoktur. Fakat 
üçle beşin toplamının on olduğu söylenirse bu “akılla 
çelişir” ve cevabın sekiz olduğu gösterilip çelişki ortaya 
konulabilir. Kısacası inanılmaya layık din, aklı aşan ce-
vaplara sahip olmalı ve bu dinin verdiği cevaplar akılla 
çelişkili olmamalıdır. Bu dine alternatif olarak ortaya 
atılan hiçbir din veya sistemse; hayatın nasıl yaşanması 
gerektiği, nereden geldiğimiz ve nereye gitmekte oldu-
ğumuz gibi konularda, bu dinden akla daha uygun açık-
lamalar sunmamalıdır. 

Gerçekleri bilebilmek ve aldanmamak ruhumuzun en 
önemli çığlıklarından birisidir. Gerçeklere ulaşma ümi-
dinin olmadığı bir hayat yaşanmaya değer mi? Allah’ın, 
bazı gerçeklere ulaşmamız için aklımızı yarattığı görü-
şünü benimsemişsek, bazı gerçeklere özellikle de bizim 
için çok önemli gerçeklere ulaşma ümidimizin olduğu bir 
paradigmayı benimsemişiz demektir. Ruhumuzun tüm 
çığlıkları gibi gerçekle ilgili çığlığı da ancak Allah’la 
ilişkisi kurulursa cevaplanabilmektedir.



188

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

•

Dostoyevski’nin “Budala” romanında Prens Mışkin 
“Dünyayı güzellik kurtaracak” der.160 “Güzel” ile 

ilgili değerlendirmelerimiz hayatımızda önemli rol oy-
nar. Beğendiklerimizi, kendimiz ve sevdiklerimiz için is-
tediklerimizi, elde etmeye çalıştıklarımızı belirtmek için 
“güzel” kavramını sıkça kullanırız. “Beğendim, çok hoş, 
etkileyici, çarpıcı, şahane” gibi birçok farklı sözcükle de 
bir şeyi “güzel” bulduğumuzu ifade ederiz. Güzel bul-
duğumuz tişörtü almak, güzel bulduğumuz müziği din-
lemek, güzel bulduğumuz yemeği yemek isteriz. Güzel 
manzaralı bir evde yaşamak, güzel dekorasyonlu bir ka-
fede kahve içmek isteriz. Bedenimizin güzel görünmesi 
için çaba sarf eder, evlenirken güzel bulduğumuzu ter-
cih ederiz. Şu anda güzelliğin içinde olmayı arzuladığı-
mız gibi gelecekle ilgili planlarımızı da çirkinden uzak 
olacak ve güzeli elde edecek şekilde yaparız. Yaban-
cısı olmadığımız, dost bir dünyada olduğumuzu belki 
de en çok masmavi bir denizi, bir kedi yavrusunu, bir-
çok papatyayla dolu bir kır gibi güzellikleri algılarken 

160	Fyodor Dostoevsky, The Idiot, Çev: Richard Pevear ve Larissa 
Volokhonsky, Everyman’s Library, 2002.

https://www.goodreads.com/work/quotes/3393910


189

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

hissederiz. Güzele karşı arzumuz fıtratımızın derinlik-
lerine işlenmiştir. 

“Güzel”, felsefe tarihinde, bu kitapta ayrı iki başlı-
ğın konusu olan “iyi” ve “gerçek” ile beraber, sıklıkla ele 
alınmıştır.161 Güzelle ilgili içimizdeki çığlık, sağlıklı her 
insanın içinde çok güçlü olsa da, neyin güzel neyin çir-
kin olduğu konusundaki yargılar toplumdan topluma ve 
kişiden kişiye oldukça çeşitlilik gösterir. Neyin “güzel” 
olduğu konusundaki izafilik iddiaları, neyin “iyi” oldu-
ğuyla ilgili iddialardan çok daha fazladır. Güzelliğin ob-
jede (bir çiçekte, bir yüzde, bir müzik parçasında) değil 
de “bakan kimsenin gözünde” (in the eye of the behol-
der) veya “işiten kimsenin kulağında” olduğu söylenerek 
güzelliğin objektif gerçekliği olmadığı ifade edilmeye ça-
lışılmıştır.162 Diğer yandan, eğer “güzel” kavramının ob-
jektif bir gerçekle ilişkisi yoksa, bir şeyi “güzel” olarak 
nitelemekle, bir şeyden hoşlandığımızı beyan etmek dı-
şında anlamlı bir ifadede bulunmuyoruz demektir. İşin 
doğrusu, birçok kimse “güzel” ile ilgili izafilik iddiala-
rını “iyi” ile ilgili olanlar kadar sorun etmemektedir. Ör-
neğin Mozart’ı çok beğenen birisi Mozart’ı berbat buldu-
ğunu beyan edene, çocuklara işkence etmeyi kötü gören 
birisinin bunda sorun olmadığını beyan edene göstere-
ceği kadar tepki vermez. “Güzelliğin” objektif gerçekliği 

161	Michael Boylan, The Good, the True and the Beautiful, Conti-
nuum, 2008.

162	Bu görüşle beraber en çok anılan filozoflardan biri Hume’dur. 
David Hume, A Treatise of Human Nature, Oxford University 
Press, 2000.



190

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

olmadığı iddiasına tepki “iyinin” objektif gerçekliği ol-
madığı iddiasına tepki kadar yüksek olmasa da, hayatı-
mızda bu kadar önemli rol oynayan “güzelliğin” gerçek 
bir karşılığı olmaması yani hayatımızın en temel unsur-
larından bir tanesinin boş ve karşılıksız olmasının ruhu-
muza açacağı yara yine de derindir. 

Platon, İbn Sina, Schiller (1759-1805) ve Hegel (1770-
1831) gibi felsefe tarihindeki birçok etkili ve önemli kişi, 
güzelliğin objektif gerçekliğini savundular ve güzelliğin 
bireylerin algısı dışındaki gerçekliğini kabul ettiler. Bun-
lara göre algımızdan bağımsız olarak da zeytin ağacı var 
olduğu ve zihnimizin üç çarpı dördü on iki olarak hesap-
lamasından bağımsız olarak da bu işlem on ikiye eşit ol-
duğu gibi, bizim değerlendirmelerimizden bağımsız ola-
rak bir gerçekliğe karşılık gelecek şekilde güzellik vardır. 
Platon, “güzelliği” idealar alemindeki ezeli bir form ola-
rak tarif etti ve dünyadaki güzelliklerin idealar alemin-
deki bu sabit ve mükemmel ezeli formun sayesinde, on-
dan pay alarak var olduklarını söyledi.163 Platon “güzel” 
ideasıyla Allah ile eşitlediği “iyi” ideası arasında bağ da 
kurdu. Ona göre dünyadaki güzellikler bu forma yönlen-
diren işaret levhalarıydı. Platon’u okuyan Yahudi, Hristi-
yan ve Müslüman filozoflar, Platon’un idealarını Allah’ın 
düşünceleri olarak yorumladılar ve dünyadaki sınırlı gü-
zelliklerin kendilerini aşan bir Hakikat’e (Güzelliğin Kay-
nağına veya Güzel’e) yükselten merdivenler olduğunu yani 
Allah’a işaret ettiğini savundular. Farabi’ye göre El-Evvel 

163	Plato, The Symposium, Penguin Classics, 2003.



191

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

olan, güzelin kaynağı Allah, diğer varlıkların kusurlu ve 
eksik güzellikleriyle kıyaslanmayacak şekilde, eksiksiz 
ve en mükemmel haliyle Güzel’dir. Allah için “Güzel” 
anlamına gelen “Cemal” gibi kavramlar kullanıldığında, 
bu kavramlar diğer varlıklar için kullanımlarından farklı 
olarak metafizik yetkinlik, mükemmellik ve kusursuz-
luk anlamını taşımaktadır.164

Aristo’nun güzellik anlayışı Platon’dan farklı olsa da, 
o da güzelliğin bireylerin algısından bağımsız objektif 
gerçekliği olduğu konusunda hocası Platon ile hemfikirdi. 
Aristo, bütünü oluşturan parçaların düzeni, simetrisi ve 
amaca uygunluğu gibi unsurlarla güzelliği tarif etmeye 
çalıştı.165 Matematikle ifade edilebilecek düzenin ve si-
metrinin, güzellik algımızda önemli bir rol oynadığını 
gösteren veriler mevcuttur; müzikal seslerin matematik-
sel oranlarla ifade edilebileceğini Pitagoras (MÖ 570-
495) çok önceden fark etmişti. Altın orana yakın cisim-
lerin birçok insan tarafından daha estetik bulunduğu da 
bilinmektedir.166 Buna rağmen “güzel” bulduğumuz bir-
çok varlığı, sadece organların birbirine belli şekilde ora-
nıyla, düzen ve simetriyle açıklamak oldukça zordur. Bu 
konuda Burke (1729-1797) birçok örnek vermiştir: Çok 
büyük çeşitlilikteki bitkiler aleminde, hiç de simetrik ol-
mayan birçok bitkiyi, ağacı, çiçeği güzel buluruz. Vücu-

164	Ayşe Taşkent, Farabi, İbn Sina ve İbn Rüşd’de Estetik, Klasik, 
2018, s. 70-73.

165	Aristotle, Poetics, Penguin Classics, 1997.
166	Umberto Eco, Güzelliğin Tarihi, Çev: Ali Cevat Akkoyunlu, 

Doğan Kitapçılık, 2006, s. 61-67.



192

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

duna göre çok uzun boynu olan kuğuyu da, boynuna ve 
bedenine göre çok uzun kuyruğu olan tavus kuşunu da, 
çok değişik beden oranlarına sahip başka hayvanları da 
güzel buluruz.167

Matematikteki bir formülle güzelliğin tarifini yapmak 
mümkün gözükmemektedir. Nitekim güzelin ve çirkinin 
ne olduğuyla ilgili yargılar, toplumdan topluma ve kişi-
den kişiye değişebilmektedir. Alışkanlıklar, kültür, çev-
reyle etkileşim tarzı neyin güzel neyin çirkin olduğuyla 
ilgili yargılarda yüksek oranda etkili olmaktadır. Örne-
ğin birçok bölgenin yerel müziklerini o bölgenin insan-
ları çok beğenirken, başka bölgelerde bu müzikleri çok 
fazla beğenen olmamaktadır. Güzellikle ilgili yargıla-
rımızdaki bu çeşitlilik, alışkanlıklarımızın ve diğer dış 
unsurların yargılarımızdaki açık etkisi, güzellikle ilgili 
nihai yargılarımızın tamamen fıtratımızdan (doğuştan) 
gelen özelliklerimizden kaynaklanmadığını göstermekte-
dir. Fakat neyin “güzel” olduğunda uzlaşamayanlar bile 
bir şeylerin “güzel” olduğunda uzlaşırlar. “Güzel” olanın 
değerli ve arzu edilir olduğunda ve “çirkin” olana karşı 
tercih edildiğinde de uzlaşırlar. Bunun yanında “güze-
lin” bir işaret levhası gibi kendisini ortaya çıkaranın de-
ğerli ve kabiliyetli olduğuna işaret ettiğinde de uzlaşırlar. 
Güzelle ilgili yargılardaki tüm çeşitliliğe rağmen “güzel 
yargısının” farklı birçok kültürdeki sağlıklı her insanda 
olması, bu yargıyla değerlendirme yapmanın fıtrattan 

167	Edmund Burke, A Philosophical Enquiry into the Origin of 
Our Ideas of the Sublime and Beautiful, Oxford University 
Press, 2015.



193

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

(doğuştan) kaynaklandığının bir delilidir. Ayrıca içinde 
balık sürülerinin yüzdüğü berrak bir denizin, bir menek-
şenin veya bir gökkuşağının “güzel” olduğu gibi birçok 
konudaki geniş uzlaşım da güzelle ilgili birçok yargının 
fıtratta kökeni olduğunu desteklemektedir.

Daha önce, Allah’a atıf yapılmadan hazzı aşan an-
lamıyla gerçek mutluluğun sağlanamayacağına (birinci 
çığlık), bu hayatın anlamı olmayacağına (ikinci çığlık), 
sevmenin mantıksal temeli olmayacağına (üçüncü çığlık), 
iyiye rasyonel temel bulunamayacağına (dördüncü çığ-
lık) ve herhangi bir alanda gerçeklik iddiasında bulun-
manın bile sorunlu olacağına (beşinci çığlık) dikkat çek-
miştim. Şimdi ise Allah’a atıf yapılmadan “güzelin” de 
mantıksal bir temelden yoksun olduğuna dikkatlerinizi 
çekmek istiyorum. Bunu söylerken, ateistlerin herhangi 
bir doğa manzarasını güzel bulamayacağı veya ateist sa-
natçı olamayacağı gibi yanlış olduğu apaçık iddialarda 
bulunmuyorum. Elbette ateistler de birçok doğa olgusunu 
güzel bulurlar. Elbette teist Bach (1685-1750) iyi bir mü-
zisyen ve sanatçı olduğu gibi ateist Lennon (1940-1980) 
da iyi bir müzisyen ve sanatçıydı. Güzelle ilgili algı bü-
tün insanlarda doğuştan var olduğu için bu algıya göre 
olguları değerlendirme veya bu algıyla sanatsal üretimler 
yapma Yahudi, Hristiyan, Müslüman, Hindu, Budist, ate-
ist, putperest herkeste ortaktır. Fakat fıtrattan geldiği için 
herkes “güzel” kavramını (“iyi” kavramını olduğu gibi) 
rahatça kullansa ve bir şeyi “güzel” olarak değerlendir-
menin mantıksal temeli olup olmadığına ilişkin sorunun 



194

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

birçok kişi farkında olmasa da, böyle bir sorun mevcut-
tur. İşin doğrusu birçok kişi, “güzel” olanı elde edip ta-
dını çıkarmaya çalışmakta, böylesi felsefi bir sorgula-
maya gerek duymamakta, hatta böylesi sorgulamalardan 
hayatın güzelliklerinden uzaklaştırabilir endişesiyle ka-
çınmaktadır. Kendi varoluşları üzerine bir sorgulamadan 
kaçındıkları gibi! Fakat burada, kendi varoluşumuz üze-
rine bir sorgulamayı, varoluşumuza eşlik eden ruhumu-
zun çığlıklarını ve bunlardan biri olan “güzeli” ele ala-
rak gerçekleştirmeye ve böylece bizim için çok önemli 
olan “Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusuna cevap bul-
maya çalışıyoruz. Böylesi bir sorgulama, bizi Güzelliğin 
Kaynağı ile buluşturacağı için “güzelliğin” gerçek değe-
rini bulmasını da sağlayacaktır. Bu, kaçınılması değil, 
kucaklanması gerekli bir sorgulamadır.

Eğer materyalist-ateist dünya görüşü tarafından id-
dia edildiği gibi “güzel” olarak nitelendirdiğimiz evren-
deki olgular, evrendeki tüm formları oluşturan atomla-
rın, sadece ve sadece yasalar ve tesadüfler çerçevesinde 
bir araya gelmelerinden ibaretse, böyle ortaya çıkmış bir 
olguyu “güzel” olarak değerlendirip bu olgunun “değerli” 
olduğunu söylemenin mantıksal temeli olabilir mi? Atom-
ların belli bir şekilde bir araya gelişini başka türlü bir 
araya gelişe kıyasla, hatta yokluğa kıyasla “değerli” kı-
lan ve “güzel” olarak nitelendiren nedir? Bir müzik par-
çasının “güzel” olduğunu söylediğimizde ifade etmeye 
çalıştığımız, materyalist indirgemeceliğin cevabı olan 
“havadaki ses titreşimlerinin nöronlardaki kimyasalları 



195

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

etkilemesinden” çok daha fazlasıdır.168 Evrendeki bir ol-
guyu veya bir sanat eserini “güzel” olarak nitelendirmek, 
materyalist-ateist dünya görüşü içerisinde sadece bir il-
lüzyon olarak gözükmektedir. 

“Güzel” ve “çirkin” ifadelerini kullanarak yaptığımız 
estetik yargı; bir elma, bir kedi veya bir kalem gibi işa-
ret ederek gösterebileceğimiz bir olgu değildir. Ancak 
zihnimizle bir olguyu değerlendirirken ona atfettiğimiz 
bir değerdir. “İyi” ve “kötü” ifadelerini kullanarak yap-
tığımız ahlaki yargı da böyle değil midir? Masum bir 
insanı öldürmek gibi bir olguyu görsek de, bunun “iyi” 
veya “kötü” olduğunu, ölen kimsenin kanını işaret ede-
rek gösterebileceğimiz gibi gösteremeyiz. “Güzel-çir-
kin” ve “iyi-kötü” gibi değerlendirmeler, zihnimizle bir 
olguya veya bir sürece bütünlüğü içinde baktığımızdaki 
“zihne” ait değer yargılarıdır. Evrendeki varlığın nihai 
kaynağı eğer Ezeli Zihin (Allah) değil de maddeyse ve 
insan zihni gibi zihinler sadece tesadüfi süreçlerle mad-
deden türemiş varlıklarsa, varlığın özünde “güzellik” (de-
ğerli olmak) yok demektir. Ama her şeyin kökeni; gücü, 
ilmi, sanatı yüksek Allah’ın Zihni ise o zaman “Güzel-
lik” (Allah’ın bir sıfatı olarak) ezeli ve asli bir unsur olur. 
Eğer “güzelliğe” dair değer yargıları, tesadüfen ortaya 
çıkmış insan zihninin, biyolojik yapısı içinde salgıla-
nan bazı kimyasallardan etkilenmesi ve nöronların akti-
vasyonundan başka bir şey değilse, o zaman “güzel” ile 

168	John Polkinghorne, Faith, Science and Understanding, Yale 
University Press, 2008.



196

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ilgili zihinsel algının, esnemek gibi biyolojik bir olgu-
dan farkı kalmaz.169 

Materyalist-ateist dünya görüşü içerisinde, bir şeyi 
“güzel” olarak değerlendirip ona bir “değer” atfetme-
miz, sadece bize biyolojik yapımızın oynadığı bir oyun-
dan ibarettir. Atomların belli şekilde değil de diğer bir 
şekilde buluşmasını (doğada veya sanat eserinde) ve es-
nemeyi değil de “güzel” olarak algılamayı “değerli” kı-
lacak bir unsur bu paradigma içerisinde yoktur. Eğer 
materyalist-ateist varlık anlayışı (ontoloji) benimsenirse, 
varlık anlayışının merkezindeki maddede anlam, iyilik, 
sevgi olmadığı gibi güzellik de olmayacaktır. Maddenin 
yasalarını ifade eden fizik, kimya, biyoloji yasalarında 
“güzel” yokken “güzel” nereden gelmektedir? Fakat ma-
teryalist-ateist varlık anlayışı değil de Allah merkezli bir 
varlık anlayışı benimsendiğinde, hemen her türlü temel 
fıtrat unsuru gibi “güzel” ile ilgili algı da farklı bir ko-
numa sahiptir. Bu anlayış içerisinde “güzeli” biyolojimi-
zin bize oynadığı bir oyun, bir illüzyon olarak göremeyiz. 

169	Elbette “güzel” ile algımızın beynin biyokimyasal ve nöronlar-
dan oluşan yapısıyla bağlantısı vardır ve bu, burada söylenen 
hiçbir görüşle çelişmez. Tam olarak “güzel algısının” bu yapı içe-
risinde neye karşılık geldiği belirlenememiş ve beynin farklı bir-
çok bölgesinde “güzel-çirkin” değerlendirmelerini yaptığımızda 
aktivasyon tespit edilmiş olsa da, orbito frontal korteks gibi bazı 
bölgelerin özel bir işlevi olduğu gibi kanaatler de oluşmuştur. 
Tomohiro Ishizu ve Semir Zeki, Toward “A Brain-Based The-
ory of Beauty”, PLoS ONE 6(7): e21852. doi:10.1371/journal.
pone.0021852, 2011; Hideaki Kawabata ve Semir Zeki, “Neural 
Correlates of Beauty”, J Neurophysiol, 91: 1699–1705, 2004; 
10.1152/jn.00696, 2003.



197

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

Evrendeki güzellik, varlığın nasıl olduğuyla yani on-
tolojiyle ilgilidir; güzelliği algılamamız ve değerlendir-
memizse epistemolojiyle ilgilidir. Ne evren ne dünya ne 
“güzel” olarak algıladıklarımız (ontolojiyle ilgili olanlar) 
ne de içimizdeki “güzel” ile ilgili algımız (epistemolo-
jiyle ilgili olan) tesadüfen oluşmuştur. Varlıkla ilgili ger-
çekliği (ontoloji) anlamamız için güzellik algımız (epis-
temoloji) bize hediye edilmiştir. Maddeden dolayı güzel 
formlar ortaya çıkmamıştır, güzel formların ortaya çık-
ması için madde var edilmiş ve kullanılmıştır. Böylesi 
bir bakış açısıyla madde değer yitirmez, Allah’ın kud-
retinin bir ürünü ve ulvi amaçlara hizmet eden bir araç 
olduğu için yüksek derecede önem kazanır. Dış dün-
yada yarattığı maddeyle birçok güzelliği ortaya çıkaran 
Allah; kudret, ilim ve sanatını gereğince takdir edelim 
diye içimize “güzel” algısını da koymuştur. Allah de-
nizlerin, çiçeklerin, müziğin ortaya çıkmasının sebebi 
olduğu için, tüm bunların “güzelliğiyle” ilgili değerlen-
dirmeler aracılığıyla kudretli, bilgili, güzelin kaynağı Ya-
ratıcıya ulaşmak değerlidir. “Güzellikler” nihai sebepleri 
olan ve kendilerini ortaya çıkaran Yaratıcının çok yük-
sek değerine işaret eder. 

Teizme göre evren, dünya ve tanık olduğumuz tüm 
güzellikler, bunların arkasındaki çok yüce bir Hakikat’e 
yönlendirmektedir. Materyalist-ateizme göre ise “güzel-
lik” olarak algıladıklarımız indirgendiğinde arkasında sa-
dece sıradanlık ve tesadüf vardır. Platon, meşhur mağara 
örneğiyle, gözlenen evrenin arkasında gözlenenden çok 



198

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

daha muhteşem bir gerçekliğin olduğunu anlatmaya ça-
lıştı.170 Yahudi, Hristiyan ve Müslüman birçok felsefeci 
ve ilahiyatçı da, gözlenen evrenin, kendisinden çok daha 
yüce bir varlık olan Yaratıcısına işaret ettiğini ifade etti-
ler. Hayatımızı yaşarken “güzeli” değerlendirmek açısın-
dan ikili bir yol ayrımındayız. Birincisi, materyalist-ate-
izmle tutarlı bir şekilde güzel algımızı dünyada aş ve eş 
seçmek gibi hususlarda pratik faydası olan ama bir ger-
çekliği olmayan, tesadüfen oluşmuş bir illüzyon olarak 
görmek. İkincisi ve bence olması gereken, güzelliği, göz-
lenen evrenden evreni aşkın Yaratıcısına ulaşabilmek için 
fıtratımıza konulmuş bir araç ve doğru değerlendirildi-
ğinde güvenli limana taşıyan bir nimet olarak görmek.

Burada bir hususu vurgulamak istiyorum. Tabi-
atta ortaya çıkan manzaraların güzelliği gibi, sanatçıla-
rın ürettiği eserlerin güzelliği de insanları Allah’a taşır. 
Birçoğumuz, tabiatta ortaya çıkan güzellikleri Allah’ın 
zihninin ürünleri olarak görürüz, sanat eserlerini ise sa-
natçının zihninin ürünleri olarak görür ve Allah’la arala-
rında bağlantı kurmayız. Oysa bu evrende ortaya çıkan, 
doğanın olsun sanatın olsun her formu, Allah’ın evrene 
koyduğu potansiyelin ürünleridir. Bir şeyin potansiyeli, 
onun ortaya çıkarması mümkün olan bütün formlarını 
ifade eder. Bir şeyden ancak potansiyelinin elverdikleri 
ortaya çıkabilir. Bunu anlamada legolar iyi bir örnektir. 
Bir lego kutusundan ortaya çıkan parçalardan yüzlerce 
form yapabilirsiniz ama ne kadar kabiliyetli olursanız 

170	Plato, The Republic, Penguin Classics, 2007, 7. Bölüm.



199

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

olun, isterseniz dünyanın en gelişmiş yapay zekaların-
dan yardım alın, o kutunun legolarının potansiyelinde 
olmayan bir formu ortaya çıkaramazsınız. Örneğin pi-
yasada satılan lego kutularından çıkan parçaları birleş-
tirerek işlem yapan bir bilgisayar veya gerçek bir tim-
sah ortaya çıkaramazsınız. Bütün evreni de böyle bir 
lego kutusu olarak düşünebiliriz. Bu evrendeki, sayıları 
120’nin altında olan elementler (karbon, oksijen, demir 
gibi), bu büyük lego kutusunun parçalarıdır; işte bu par-
çaların çeşitli şekilde birleşmeleri ve değişmeleriyle olu-
şacak formlar dışında evrende bir şeyin ortaya çıkması 
mümkün değildir. Eğer evrendeki bu elementlerin potan-
siyelinde yıldızların, gezegenlerin, kuşların, sürüngen-
lerin, balıkların, mantarların, virüslerin ortaya çıkması 
mevcut olmasaydı bunlar asla açığa çıkamazdı. Evren-
deki her varlık, evrenin potansiyelinde ortaya çıkması 
mümkün olduğu için vardır. Hiç şüphesiz evrenin Yara-
tıcısı, evrene böylesine zengin potansiyeli bilinçli olarak 
koymuştur. Yarattığı parçaların birleşmesiyle nelerin or-
taya çıkacağından habersiz olması düşünülemez. Bence, 
Allah’ın varlığının, kudretinin, bilgisinin en önemli de-
lillerinden birisi evrendeki güzellikleri de kapsayan bu 
zengin potansiyeldir.171 Bazı felsefecilerin, evrendeki on-
tolojik bir gerçeklik olarak güzellikten ayrı bir argüman 

171	Caner Taslaman, Allah’ın Varlığının 12 Delili, İstanbul Yayıne-
vi, 2021, 4. Bölüm: Evrenin Potansiyeli Delili.



200

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

olarak epistemolojiyle ilgili bir konu olan evrendeki gü-
zelliği algılayabilmemizi hareket noktası yaptıklarını da 
hatırlatmak isterim.172 

Schelling (1775-1854), sanatın sonlu ve Sonsuz’u bir 
araya getirmesine ve Allah’ın idrak edilmesine katkısına 
dikkat çekmiştir.173 İnsanların sanatsal üretimleri de ev-
renin potansiyeli bunlara elvermeseydi var olamazdı. Ör-
neğin evrenin potansiyeli bu kadar çeşitli müzik türünün 
ve parçasının ortaya çıkmasını mümkün kıldığı için bu 
kadar çeşitli müzik türü ve parçası ortaya çıkabilmekte-
dir. Tek bir müzik parçasının bestecisi olmadan ortaya çı-
kamayacağını rahatça anlayanların, bu kadar farklı türde 
bu kadar çok müzik parçasının ortaya çıkmasını müm-
kün kılan potansiyeliyle notaların yaratılışının, tüm mü-
zik parçalarından çok daha fazla övgü ve hayranlığı hak 
ettiğini rahatça anlamaları gerekmez mi? Evrenin potan-
siyeli siyahı, beyazı, sarısı, yeşili, kırmızısıyla renkleri ve 
bunların birçok şekilde karışımını mümkün kıldığı için 
ressamların tabloları da ortaya çıkabilmektedir. Bunları 
gereğince anlayan, işittiği her müzik parçasıyla ve gör-
düğü her tabloyla Allah’ın yaratması arasındaki bağlan-
tıyı da görür. Aynen bir sümbül gibi Bellini’nin (1396-
1470) bir resmi de evrenin potansiyeli sayesinde vardır; 
bir sümbülün güzelliğinden Allah’a giden bir yol olduğu 
gibi Bellini’nin resminden de Allah’a giden bir yol vardır. 

172	William C. Davis, “Theistic Arguments”, Ed: Michael J. Murray, 
Reason for the Hope Within, Eerdmans Publishing, 1998.

173	Muharrem Hafız, Kutsal ve Sanat, Dört Mevsim Kitap, 2015, s. 
69-88.



201

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

Bu bakış açısıyla sanatçılar ve eserleri çok daha yüksek 
bir anlam kazanır. Sanatçılar, Allah’ın evrene koyduğu 
güzellik potansiyelini, sanat eserlerinin formunu oluş-
turarak açığa çıkartmak ve insanlarla buluşturmak gibi 
anlamlı bir fonksiyon icra etmektedirler. Allah tüm ta-
sarımların ezeli sahibidir, Allah yaratıcı tasarımcıdır; sa-
natçılar ise Allah’ın potansiyel olarak yarattığını keşfeden 
tasarımcılardır. Ayrıca Shaftesbury’nin (1671-1713) dik-
kat çektiği gibi, sanatçıların, sanatsal sezgilerle dolu zi-
hinleri ve tüm kabiliyetleri de Allah’ın eseri olduğu için, 
ortaya çıkardıkları tüm eserleri bu yönüyle de Allah’a 
işaret etmektedir.174 Sanat eserleri, doğadaki güzellik-
ler gibi, kendi güzelliklerini aşan Güzelliğin Kaynağına 
yükselten merdivenlerdir.

Tüm bunların yanında güzelin çekiciliğinin “iyi” ve 
“gerçeğe” karşı kullanılmasındaki tehlikeye de dikkat 
edilmelidir. Felsefe tarihinde bu tehlikeye dikkat çekil-
mesinin örneklerine 2500 yıl öncesinden rastlarız. Sok-
rates (MÖ 470civarı-399) şairlerin süslü sözleriyle insan-
ları etkilediklerine fakat gerçeğe iletmediklerine, sözün 
güzelliğine kapılanların ise gerçekle süslü sözü (güzel 
olanı) ayırt edemediklerine dikkat çekmişti.175 Sokrates’in 
dikkat çektiği gibi sanatta ortaya çıkan güzelin çekiciliği 
gerçekten uzaklaştırmada kullanılabilmektedir. Hitler’in 
(1889-1945) propaganda bakanı Goebbels (1897-1945), 
Nazi politikalarını uygulamak için en başarılı sanatsal 

174	Shaftesbury, Characteristics of Men, Manners, Opinions, Ti-
mes, Liberty Fund, 2001. 

175	Plato, Apology, Çev: F. Church, Pearson, 1987.



202

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

üretimlerin ortaya çıkartılmasını teşvik etmedi mi? Sa-
natın sunduğu güzelliğin çekiciliği aracılığıyla insanla-
rın iyi olandan uzaklaştırılmaya çalışılmasının örnek-
leri çoktur. Augustine, günahkar dönemini anlatırken, 
Allah’la ilişkisini kurmadan güzelin peşine düştüğü dö-
nemde nasıl acı, kargaşa ve hatalar içinde kaldığına, an-
cak Allah’ın güzelliğin kaynağı olduğunu algılayarak 
bunlardan kurtulduğuna dikkat çeker.176 

Daha önce hazcı anlamda mutluluğun hayatın merke-
zine alınmasıyla anlam, sevgi, iyi, gerçek, süreklilik ile 
buluşan kamil bir mutluluktan uzaklaşmadaki tehlikeye 
dikkat çekmiştim. Güzellikle ilgili durum da oldukça 
benzerdir. Güzelin çekiciliği anlam, sevgi, iyi, gerçek, 
süreklilik ideallerinden uzaklaştırmada da kullanılabilir 
ve kullanılmaktadır. Yine daha önceden dikkat çektiğim 
KPH (Karizma Para Haz) merkezli hayat görüşünün ha-
yatın en önemli hedefi yapılmasında da sanat aracılığıyla 
sunulan güzelin çekiciliği kullanılmaktadır. Bu konudaki 
en önemli örneklerden biri, uzun süre önünde vakit geçi-
rilen ekranlarda gösterilen birçok dizi ve film aracılığıyla 
yaygınlaştırılan hayat görüşleridir. Bu sanat yapıtlarının 
fonunda kullanılan müziklerle, dekorlarıyla, özenle ya-
zılmış diyaloglarıyla seyirciye güzelliğin birçok unsuru 
sunulmaktadır. Bu yapımların birçoğu oldukça yüksek 
bütçelerle yapıldıkları için en son teknolojinin imkanları 
da güzellik algısının oluşturulmasında kullanılmaktadır. 
Seyircinin, uzun süre vakit geçirdiği ekranlar karşısında, 

176	Saint Augustine, The Confessions of Saint Augustine, Çev: 
John K. Ryan, Image Books, 1988.



203

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

bu yapıtların güzelliğinin çekiciliğine kapılıp, bu yapıt-
ların sundukları çerçevesinde “sevgi, iyi, gerçek” hak-
kındaki fikirleri şekillenebilmektedir. Burada “güzelli-
ğin” bizatihi kendisinin kandıran unsur olduğu gibi bir 
yanılgıya da düşülmemelidir. Müziğin tınısı veya renkle-
rin uyumu kandırıcı unsur olamaz. Fakat fondaki etkile-
yici müzik ile birlikte sunulan ekrandaki kötülüğü öven 
mesajlar elbette zararlı olabilir ve olmaktadır. 

McLuhan’ın dikkat çektiği gibi ekranlar kulağın ve 
gözün uzantısı gibi olmuştur ve insan, adeta narkoz al-
tındaymış gibi bu “uzantılarının” farkına varmadan dı-
şardan (ekranlardan) gelen etkilerin altına girmektedir.177 
Bunun nedeni güzelin çekiciliğine kapılan kişinin, güzel 
olarak algıladıklarının aynı zamanda “iyi” ve “gerçek” 
olduğunu sanabilmesidir. Ruhun ideali, fıtratın tüm çığ-
lıklarının karşılığını bulmasıdır. Ama “güzel” algısının 
oluştuğu ortamda “iyi” ve “gerçek” ile bir çelişki varsa; 
güzelin iyi ve gerçek olana rehberlik etmesi değil, iyi ve 
gerçek olanın güzel olarak sunulanın değerlendirilmesine 
rehberlik etmesi gerekir. Bunun aksi lokomotifin vagon-
lara çektirilmeye çalışılması kadar yanlış olacaktır. Pe-
kala, bir kişi güzel ile buluşurken “iyi” veya “gerçek” 
olanla çelişebilir. Örneğin Rembrandt’ın (1606-1669) bir 
resmini çalıp “güzeli” elde edip duvarına asmayı plan-
layan kişi, bu eylemiyle “güzel” olana ulaşacak olsa da 
“iyi” olandan uzaklaşacağı için “iyiyi” öncelemeli ve bu 

177	Marshall McLuhan, Bruce R. Powers, The Global Village, Ox-
ford University Press, 1989; Erol Mutlu, Televizyon ve Toplum, 
TRT Yayınları, 1999, s. 57-58.



204

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

planından vazgeçmelidir. Veya holdingler arası çekiş-
meleri anlatan çok “güzel” bir diziyle paranın ve gücün 
dünyadaki en önemli hedefler olduğu ve bu hedeflere 
ulaşmak için her yolun meşru olduğu algısı oluşturula-
bilir ama burada da “iyilik” rehber olmalı ve bu hedef-
ler için her yolun meşru olduğu algısına kanılmamalıdır. 

Marcuse (1898-1979) gibi bazı filozoflar, 20. yüzyılda 
yaygınlaşmaya başlayan, ekranlardan karşılaşılan sanat 
yapıtlarının (güzelliğin) insan zihnini etkilerken manipüle 
etmesiyle ilgili tehlikeye dikkat çekti. Marcuse’a göre in-
sanların kendileri ve toplumları üzerinde sağlıklı değer-
lendirme yapamamalarının ve “tek boyutlu” kalmaları-
nın en önemli sebebi medyadır (günümüzde bunun en 
çok karşılığı her türlü ekrandan karşılaşılan yapıtlardır).178 
Horkheimer (1895-1973) ve Adorno (1903-1969) da, bu 
tip araçlar sebebiyle insanların; gerçekle kurguyu, ras-
yonelle irrasyoneli ayırma yetisini ve zihinlerinin özerk-
liğini kaybetmelerini eleştirdiler.179 Elbette Marcuse, 
Horkheimer ve Adorno’nun tehlike olarak gördüğü hu-
suslar burada anlatılmaya çalışılanlardan farklıydı. Ama 
onların küreselleşmenin yeni aygıtlarının dünya görüşü 
oluşturma hususunda olumsuz etkide bulunma gücünü 
tespitleri burada dikkat çekilen hususlar açısından önem-
lidir. Tarihin hiçbir döneminde, sanatsal yapıtların çeki-
ciliğinin “kötüye “ ve “yalana” yöneltmesinin tehlikesi 

178	Herbert Marcuse, One-Dimensional Man, Beacon Press, 1991, 
s. 8, 245-246.

179	Jack Zipes, “Frankfurt Okulu ve Kültür Eleştirisi”, Çev ve Der: 
Erol Mutlu, Kitle İletişim Kuramları, Ütopya Kitabevi, 2005, s. 
227-229. 



205

6. ÇIĞLIK: GÜZEL

çağımızdaki kadar büyük olmadı. Sokrates’ten beri dik-
kat çekilen bu tehlikeye karşı, tarihin önceki dönemle-
rinden çok daha fazla uyanık olmak zorundayız. 

Şu hususu da vurgulamakta fayda görüyorum: Sorun 
olan, güzelliğin dünyevi zevklerde haz unsuru olarak he-
def kılınması değildir. Sorun olan, her şeye ve güzelliğe 
de O’nun sayesinde sahip olduğumuz Allah’tan uzaklaş-
tırmada kimi güzelliklerin araçsallaştırılması veya he-
def yapılmasıdır. Ayrıca güzelliğin “iyi” ve “gerçek” ile 
çeliştiği noktalarda tercih edilmesidir. Güzelin Kayna-
ğını anlayamayan birçok kimse için güzel, en yüksek 
hedef olarak görülen haz elde etmede araçtır, güzeli aş-
kın olanla uğraşmak boş bir uğraştır. Güzel için iyiden 
ve gerçekten vazgeçenler; önce iyi ve gerçekten mah-
rum kalırlar, sonunda ise ellerinde güzel de kalmaz, on-
dan da mahrum olurlar. Teizmin paradigması içerisinde 
güzellik, bu kitap boyunca bahsedilen ruhun çığlıkların-
dan hiçbiriyle çelişmeden buluşur. Teizmin paradigması; 
güzelin mutlulukla, anlamla, sevgiyle, iyiyle, gerçekle ve 
süreklilikle birleştirilmesini olanaklı kılar.

Gerek doğadaki fenomenlerdeki ve gerek sanat eser-
lerindeki güzellikler, işaret levhaları olarak kendilerini 
evrenin potansiyeline koyan Yaratıcıya işaret ederler. Gü-
zelliğin dünyevi işlevi, bizi Güzelliğin Kaynağına taşıma-
sıdır; böylece güzellik bilgi elde etmemizi de sağlamakta-
dır.180 Etrafımıza böylesi bir gözle bakmayı becerebilirsek 

180	Seyyid Hüseyin Nasr, Bilgi ve Kutsal, Çev: Yusuf Yazar, İz Ya-
yıncılık, s. 284-285; Turan Koç, İslam Estetiği, İSAM, 2008, S. 
76-79.



206

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

etrafımızı çeviren birçok güzellikten Yaratıcıya köprü 
kurarak Güzelliğin Kaynağı ile sürekli irtibatta oluruz. 
Varlık ile Yaratıcısı arasındaki bağlantıyı kurarak; evre-
nin bir gürültü değil bir müzik, saçılmış boyalar değil 
bir resim olduğunu idrak ederiz. Sürekli O’nun nimet-
lerinden lezzet alarak (güzellik algısı kendisine mahsus 
bir lezzettir) O’nu hatırlarız. 

Elbette böylesi bir yaklaşım için teist dinlerin içeri-
sindeki sanatı ve sanatçıyı gereğince takdir eden görüş-
lerin benimsenmesi, hazlara olduğu gibi güzelliklere de 
düşman olan ve çileciliği yücelten yorumların dışlan-
ması gerekir. “Güzel” olan yemek seçme, tişört seçme, 
eş seçme gibi dünyevi birçok seçimde etkiliyse de, “gü-
zelin” esas gayesi bunlardan çok daha fazlasıdır; “gü-
zel” yaratılmışlardan Yaratıcıya ulaştıran bir araçtır. Bi-
zim için Yaratıcımız ile kurduğumuz bağ her şeyden 
daha önemli olduğu için “güzel” çok yüce bir misyona 
sahiptir. Kuran’da, dünya tarihi boyunca etkili olmuş 
hiçbir kitapta olmadığı kadar evrendeki, dünyadaki ol-
gulara gözler çevirttirilir ve bunların güzelliğiyle Yara-
tıcı arasındaki bağlantıya dikkat çekilir. 23-Müminun 
Suresi 14’te “Oluşturanların en güzeli olan Allah’ın 
şanı ne yücedir” ve 32-Secde Suresi 7’de “O, her şeyi 
güzel yapmıştır” denilir. Güzellikler, hayat yolculuğu-
muzda bize sunulmuş armağanlardır. Fakat güzellikler, 
ancak kendilerinin Kaynakları ile bir arada değerlendiri-
lirse anlamlı bir hayatın süsü ve Kaynaklarına (Allah’a) 
taşıyan ulvi araçlar olurlar.



207

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

•

Bu bölüme daha önce başlık olarak “sonsuzluk” ifa-
desini düşünmüştüm. Fakat bazen “sonsuzluk” ifa-

desiyle tamamlanmış ve sınırsız bir büyüklük anlaşıla-
bilmektedir. “Sonsuzluk” böyle anlaşılınca matematik 
felsefesinde Hilbert’in Hotel’i gibi birçok paradoksun 
tartışılması gündeme gelir.181 Bundan önce yazdığım ki-
taplarda buna benzer paradoksları tartışmıştım fakat bu-
rada bunları tartışmayı hedeflemedim.182 Bu bölümde ele 
alacağım konu “sürekli” var olmaktır; yaşanan her günü 
(buradaki “gün” ifadesiyle 24 saatlik alıştığımız “gün” 
anlaşılmak zorunda değildir) başka bir günün takip et-
mesi ve bunun hiç durmamasıdır. Kısacası kastım, var-
lığın kesintiye uğramadan devam etmesidir. Bu “ölüm-
süzlük” olarak da anlaşılabilir. Her ne kadar “sonsuzluk” 
ifadesi kadar kulağa çarpıcı gelmese de, burada anlat-
mak istediğimi, yanlış anlamalara olanak vermeden daha 
iyi ifade ettiği için “süreklilik” kavramını tercih ettim.183

181	George Gamow, One, Two, Three… Infinity, Dover Publicati-
ons, 1988.

182	Caner Taslaman, Big Bang ve Tanrı, İstanbul Yayınevi, 2021.
183	Sürekliliğin hangi anında durursanız durun, isterseniz trilyon 

çarpı trilyonuncu senede durun; buradaki sayının sonsuza oranla 
önemsizliği, on veya yirmi gibi bir sayının sonsuza oranla önem-



208

Evrenin ve dünyanın biz var olmadan milyarlarca yıl 
önce var olduğunu, ölümümüzden sonra da milyarlarca 
yıllık süreçler olduğunu düşünürsek, milyarlarca yılın 
arasına sıkışmış, yüzyıl yaşandığında bile uzun kabul 
edilen bir ömrün ne kadar kısa olduğunu anlayabiliriz. 
Evrenin başından bu yana geçen zaman kilometrelerce 
uzunlukta bir çizgi olsaydı ve ona yukarıdan bakma im-
kanımız olsaydı, hayatımızın bu upuzun çizgide bir kum 
tanesi kadar bile yer kaplamadığını görürdük. Dünya-
nın ömrüne oranla yüz yıllık bir insan hayatı; dünyanın 
ömrünü tek bir yıl olarak düşünürsek, bunun içindeki 
bir saniyeden bile daha kısadır. Evet, bir saniyeden bile 
daha kısa! Üstelik çok kısa olan bu ömrün üçte biri ka-
darını uykuda, önemli bir bölümünü ise yolda, tuvalette 
ve dertleri çözerken geçiririz. Sıradan konulara gözyaşı 
döker, vaktimizi anlamsız birçok işle israf ederiz. Ço-
cukken birçoğumuz bir an önce büyümek ister, yaşla-
nınca ise çocukluğumuzu hasretle hatırlarız. Hayatı, ye-
tişmeye çalıştığımız işlerin telaşıyla tüketir ve biri bitip 
bir diğeri başlayan meşgalelerimizin arasında asıl yetiş-
mekte olduğumuz şeyin ölüm gerçeği olduğunu göz ardı 
ederiz. Birçoklarının temel hedefi olan hazlı dakikalar 
ömrümüzün çok küçük bir yüzdesine denk gelmektedir. 
Senaca’nın (MÖ 4-MS 65) dediği gibi hayatın ancak çok 

sizliğiyle aynıdır. İnsan sürekli bir hayatı yaşamış olmakla hiçbir 
zaman sonsuzu doldurmuş olmaz. Zaten sonsuz, teker teker ek-
lemelerle -ne kadar eklemede bulunursanız bulunun- dolabilecek 
bir büyüklük değildir. Bu yüzden, insan sürekli yaşamakla, hep 
var olan (sonsuz olarak niteleyebileceğimiz) Allah’a benzemiş 
olmaz.



209

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

kısa bir kısmını yaşanmaya değer bulduklarımızı yapa-
rak yaşarız.184

Sürekli bir hayatla ilgili idealleri kenara bırakıp KPH 
(Karizma Para Haz) elde etme ideallerini dünya haya-
tının hedefi yapmak ne kadar akla uygundur? Kısa bir 
hayattan sonra ölüm durağına gelinince İngiltere krali-
yet ailesinin çok beğenilen bir üyesi olmak kadar kariz-
matik bir pozisyonla, sıradan bir köylü olmak arasında 
bir fark kalmamaktadır. Ölüm durağına gelinince dün-
yanın en zengin kişisi kadar para sahibi olmakla, sıra-
dan bir tarım işçisi kadar para sahibi olmak arasında bir 
fark kalmamaktadır. Ölüm durağına gelinince dünyanın 
en güzel tatil köylerinde en yüksek hazlı bir yaşam sür-
dürmüş kişi olmakla, dünyanın en zor şartlarına sahip 
bir maden işçisi olmak arasında bir fark kalmamaktadır. 
Bir İtalyan atasözünde söylendiği gibi “Oyun bitince şah 
da piyon da aynı kutuya konulur”. Ve oyun çok kısa bir 
süre sonra bitecek ve bu dünyada kutusu bir daha açıl-
mayacaktır. KPH, sadece milyarlarca yılın arasına sıkış-
mış doğum başlangıçlı ve ölüm sonlu kısacık dönemle 
ilgilidir. Hiç kimse ölüm durağından sonrasına ne dün-
yadaki pozisyonunu ne servetini ne de hazlarını taşıya-
bilme gücüne sahiptir. KPH hedefi en istenen şekilde 
elde edilmiş olsa bile çok kısa süre sonra ölüm durağında 
terk edilmeye mahkum sevgilidir. Nitekim ateist filozof 
Schopenhauer (1788-1860) de, arzuladığımız bir hedefi 

184	Lucius Annaeus Seneca, Great Ideas: On the Shortness of Life, 
Penguin, 2005.



210

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

elde ettiğimizde onun anlamsız ve boş olduğunu anladı-
ğımızı ifade etmiştir.185 Materyalist-ateist bir bakış açı-
sıyla bakıldığında dünyayla sınırlı her hedefin anlamsız 
olduğu şüphesizdir.

Zamanın hızlı geçişi KPH sahibi olduğumuz her anı 
yok etmektedir. Zaman adeta hoşa giden anların düş-
manıdır; hızla geçerek elde etmek isteyip de sonunda 
elde ettiğimiz durumları yok etmektedir. Diğer yandan 
zaman adeta istenilmeyen anların dostudur; hızla geçe-
rek içinde olmaktan hiç hoşlanmadığımız durumları da 
yok etmektedir. Zamanın hızlı geçişinin hoşnut olunan 
ve olunmayan durumları eşitlemesinin KPH hedeflerini 
önemsizleştirmesine karşı KPH avcıları, KPH elde etme-
nin önemini, bizim ve başkalarının hafızasının bu “ka-
zanımı” muhafaza etmesinde aramaktadırlar. Bu düşün-
cenin kendimizi kandırma olup olmadığını anlamak için 
şöyle bir durumu hayal edelim: Diyelim ki geçen yıl çok 
istediğimiz bir dans yarışmasını kazanarak kitlelerin gö-
zünde çok karizmatik olduk, üstelik bu yarışmadan çok 
para kazandık ve bu müsabakanın yapıldığı tatil köyünde 
hazzın her türlüsünü de yaşadık. Kısacası KPH hedefle-
rini en güzel şekilde tutturduk, artık bizim ve başkala-
rının hafızasında bu olay duruyor. Peki, şu anda bunları 
hatırlıyor olmamız bunları geride bıraktığımız gerçeğini 
değiştirebilir mi? Hafızamızda duran bir olayı hafıza-
mızdaki bir tuşa basarak yeniden yaşamamız mümkün 

185	Arthur Schopenhauer, The Essays of Arthur Schopenhauer: 
Studies in Pessimism, Çev: T. Bailey Saunders, Full Moon Pub-
lications, 2014.



211

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

mü? İşin doğrusu, hafızalarda duran olayların, zamanın 
bunları tam olarak yok etmediği izlenimine bizleri kap-
tırması, kendi kendimizi kandırma yöntemlerimizden 
diğer bir tanesidir. Zamanın dünyada hedefleyip elde et-
tiğimiz anları yok etmesinin, bu yaşamı geçici KPH he-
defleri doğrultusunda kurmayı anlamsızlaştıracağından 
korkanlar, insan hafızasının sahip olmadığı özellikleri 
vehmederek, hafızalarda kalmaya yüksek anlam yükle-
mişlerdir. Hafızalarda bir olayın durması, onun artık geç-
mişte kaldığı ve şu anda yok olduğu gerçeğini değiştir-
mez. Hafıza, yemeğin muhafaza edildiği buzdolabı gibi 
bir saklayıcı değildir; istediğimiz zaman onda saklı olanı 
orijinal yaşantıya benzer bir şekilde deneyimleyemeyiz. 
Ayrıca zaman, KPH elde edilen anları yok edeceği gibi 
hafızalardaki izlerini de önce silikleştirecek ve sonra ta-
mamen yok edecektir. KPH ile ilgili tüm yaşananlar, öl-
düğümüzde bizim hafızamızdan, bizi tanıyanlar ölünce 
de onların hafızalarından silinecektir. En sonunda KPH 
elde ettiğimiz anların sahnesi olan dünyamız, hatta ev-
renimiz de yok olacaktır. Eğer “hafızada yer etme” bir 
hedef olacaksa, ancak Allah’ın bozulmayan ve sürekli 
olan hafızasında yer etmek bir hedef olabilir. Onun için 
de KPH merkezli idealleri değil, her şeyimizi borçlu ol-
duğumuz Allah’ı her şeyin üstünde tutmak gerekir. Üs-
telik Allah, kullarıyla ilgili bilgileri sadece hafızasında 
sürekli tutacağını değil, bununla beraber kullarına ahi-
rette sürekli yaşamı hediye edeceğini de müjdelemiştir. 



212

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Birçok kez dikkat çektiğim gibi kendimizi kandırma 
konusundaki becerimiz yüksektir; birçok zaman fıtratı-
mızın çığlıklarını kendimizi kandırarak susturmaya ça-
lışırız. Mutluluk yerine hazzı, anlam yerine hırsı, sevgi 
yerine bencilliği, iyilik yerine menfaati, gerçek yerine 
pragmatizmi, güzellik yerine gösterişi hayatımızın mer-
kezine koyarak adeta süte muhtaç bebeği emzikle sus-
turmak için çabalarız. Benzer şekilde ruhumuzun sü-
reklilikle ilgili çığlığını da sahte cevaplarla susturmak 
için çırpınırız. Örneğin dünyada kalıcı eserler veya ka-
lıcı şöhret bırakarak, bu dünyada yapılan eserlerde veya 
insanların dilleri ile hafızalarında sürekliliği (ölümsüz-
lüğü) yakalamaya gayret ederiz. Bu, boş bir teşebbüs-
tür! Kuran’da da, harika bir psikolojik tahlille, insanla-
rın, eserler inşa ederek ve mallar edinerek, kendilerini 
sanki bunlarla sürekli kılabileceklermiş gibi kandırma 
eğilimine dikkat çekilmiştir:

26-Şuara Suresi 129: Süreklileşeceğinizi (ebedile-
şeceğinizi) umarak süslü ve sağlam eserler mi edini-
yorsunuz? 

104-Hümeze Suresi 3: O, malının kendisini sürek-
lileştireceğini (ebedi kılacağını) zanneder. 

Nitekim kralların ve zenginlerin haşmetli mimari 
yapılar yaptırmasının, politikacıların ve bürokratların 
icraatlarıyla tarih kitaplarının sayfalarına geçmeye ça-
lışmasının, sanatçıların ve sporcuların kabiliyetlerini ser-
gileyerek birçok takipçilerinin kalbinde yer etme gay-
retlerinin, birçok kimsenin bol çocuk ve torunla neslini 



213

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

devam ettirmeyi hedeflemesinin arkasında da çoğu za-
man fıtratımızda olan süreklileşme arzusunu bir şekilde 
karşılama çabası vardır. Fakat bu dünyayla sınırlı hiçbir 
mimari yapı, hiçbir şöhret, hiçbir karizma, hiçbir nesil, 
fıtratın süreklileşme arzusunu tatmin edemez. Ölümü ar-
kası olmayan son nokta olarak gören bir ateist açısından 
olaya bakalım: Ölünce kişinin algısı sonsuza dek kapa-
nacağı için, ölen kişi açısından arkasında mimari yapı-
lar, şöhret, karizma ve birçok çocuk bırakmayla bun-
ların hiçbirini bırakmama arasında en ufacık bir fark 
yoktur. Kişi, öldükten sonra geride bıraktıklarıyla il-
gili bir algıya sahip olmayacağı için geride bıraktıkla-
rıyla süreklileşeceğini sanması kendisini aldatmasından 
başka bir şey değildir. En iyi ihtimalle modern teknolo-
jinin imkanlarından faydalanılarak bu dünyada yaşana-
cak ömrü bir miktar uzatmak mümkün olabilir. Bilimin 
ortaya koyduklarıyla hem bu dünyanın hem de evrenin 
sonunun geleceği bilinmektedir. Sadece dünyevi eserler 
ve şöhretler değil, bütün dünya ve hatta evren bile yok-
luğa gitmektedir. O zaman, bir materyalist-ateist açısın-
dan sürekli var olmak imkansız bir hedeftir. Fıtratın bu 
arzusunu yukarıda dikkat çektiğim sahte objelerle sustur-
mak ve anı yaşamaya odaklanıp gelecekte ölüm “karan-
lığına” gidildiğini düşünmeden hayatın rotasını oluştur-
mak en çok tercih edilen yol olmaktadır. Daha az tercih 
edilen fakat bir materyalist-ateist açısından daha tutarlı 
olacak alternatifse hayatta yaşanmaya değer bir unsur ol-
madığını söyleyen nihilist görüşü benimsemektir. Ama 



214

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

bir teist için her zaman ümit vardır; ümitten Allah’a gi-
den yollar da, Allah’tan ümide giden yollar da mevcut-
tur.186 Kuran ayetinde denildiği gibi “Doğru yoldan sa-
panlardan başka kim Rabbinin rahmetinden ümidini 
keser?” (15-Hicr Suresi 56).

Fıtratımıza sürekli bir yaşamın arzusu işlenmiştir ve 
bu kısa hayattaki hiçbir unsur, ne kadar kendimizi kan-
dırırsak kandıralım, fıtratımızın bu çığlığına cevap ve-
remez. Sürekliliğin bizim için ne kadar önemli olduğunu 
daha iyi anlamak için, bir kez daha bazı düşünce deney-
lerinden faydalanalım. Bu dünyada yaşamamız mümkün 
olan en iyi hayatı hayal edelim. Öyle bir hayat hayal ede-
lim ki bu kitapta hedeflenen fıtratın tüm çığlıklarının 
dünya hayatıyla sınırlı olacak şekilde cevaplandığı fa-
kat ölüm durağında biten ve sürekliliği olmayan bir ha-
yat olsun. Yüz yıl boyunca, çok sağlıklı bir şekilde, hep 
yirmili yaşlardaki en sağlıklı bir insanın sahip olduğu 
bedene, organlara, çok güzel görünüme sahip olarak ya-
şadığımızı, bu hayatta bedensel acı ve hastalık nedir bil-
mediğimiz gibi psikolojik sorun da yaşamadığımızı farz 
edelim. Ayrıca kendimizce anlamlı bir hayat yaşadığı-
mız kanaatinde olduğumuz (subjektif anlamın olduğu), 
sevdiğimiz ve sevildiğimiz, kötülük yapmadığımız gibi 
hiçbir kötülüğe maruz kalmadığımız, önemli birçok ger-
çeği bilip hiç aldatılmadığımız, son güne kadar hep gü-
zellikler içinde hayatımızı sürdürüp noktaladığımız bir 

186	Gabriel Marcel, Homo Viator: Introduction to the Metaphysic 
of Hope, St. Augustines Press, 2010.



215

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

yaşam hayal edelim. Herhalde birçok kimsenin idealize 
edeceği böylesi bir hayatı dünya tarihi içinde hiç kimse 
yaşamamıştır. Ama bu düşünce deneyinin hatırına böyle 
bir hayatı yaşadığımızı ve bugün, bu muhteşem hayatın 
son günü olduğunu hayal edelim. Süreklilik eğer bize ar-
mağan edilmeyecekse bugün, herhalde kabuslarla dolu 
bir gün olacaktır. Bugün, arzuladığımız her şey kesintiye 
uğrayacaktır. Hiç acı çekmeden hep haz alarak yaşadı-
ğımız hayattan, dipdiri olan bedenimizden, sevdiğimiz 
ve sevildiğimiz ortamdan, kötülük ve çirkinlikten uzak 
bir hayat sürme şansından bugün ayrılmak zorundayız. 

Yaşantımızda bizi memnun eden tüm unsurları bize 
armağan edilen zaman çerçevesinde deneyimleyebiliyo-
ruz. Bu hayat ne kadar uzarsa uzasın, eğer bu hayat sü-
rekli bir hayat değilse bir son günü olacaktır ve o son 
gün gelince bizim için değerli olan her şeyden bir daha 
kavuşmak mümkün olmayacak şekilde ayrılacağız. Son 
güne geldiğimizde, sahip olduğumuz muhteşem unsurla-
rın hepsi yoklukta kaybolacağı için, geçmişte harika bir 
hayat yaşamış olmakla çok kötü bir hayat yaşamış ol-
mak arasında bir fark kalmayacaktır. Çünkü harika ya-
şanmış bir hayat da çok kötü yaşanmış bir hayat da artık 
yoklukta eşitlenmiştir. Hatta muhteşem bir hayatı kay-
betmek, mutlulukla ilgili bölümde dikkat çektiğim gibi 
“hazcının kabusu” olacaktır. Ne kadar istenen bir hayata 
sahipsek, o hayatı kaybetmek o kadar büyük bir kayıp-
tır. Bu düşünce deneyinde hayal ettiğimiz son gün, sü-
reksiz bir hayatın kaçınılamayacak sonudur.



216

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

Kitap boyunca dikkat çekilen diğer unsurların sürekli 
olmamasıyla ilgili durum da “hazcının kabusuna” benzer-
dir. Kişinin evinde ne kadar değerli malı varsa evi soyan 
hırsızın vereceği zarar da o kadar büyüktür. İyilik ve gü-
zellik gibi unsurları elde etmek ne kadar değerliyse, sü-
reksiz bir hayatın son gününde iyilikten ve güzellikten 
ayrılacak olmak da o kadar büyük bir kabus değil mi-
dir? Bir insan ne kadar çok sevip seviliyorsa ve ne kadar 
çok sevgi ortamında bulunmaya değer veriyorsa, sürek-
liliği olmayan bir hayatta son noktaya gelince sevgi gibi 
değerli bir unsurdan mahrumiyeti de o oranda yüksek 
olacaktır. Bu da “sevenin/sevilenin kabusu” olarak nite-
lenebilir. Sürekli olmayan bir hayat hemen her şeyi an-
lamsızlaştırdığı gibi sevgiyi de anlamsızlaştırmaktadır.

Daha önce dikkat çektiğim gibi olabilecek en de-
ğerli sevgi her şeyden önemli olan Allah’a karşı duyu-
lan sevgi ve Allah’ın kullarına karşı duyduğu sevgidir 
(agape). Sürekli olmayan bir hayatta olmak demek, en 
son güne uyandığında, bu en değerli sevgiyi elde etmiş 
kimsenin en büyük kaybı yaşaması da demektir. Buna 
karşın Allah sevgisinin önemini anlamamış ve bunu de-
neyimlememiş kimse, en son güne uyandığında, böyle-
sine önemli bir sevgi ilişkisine sahip olmadığı için, bu 
kadar büyük bir kayba uğramayacaktır. Sırf bu durum 
bile, Allah’ın, Kendisini seven ve O’nun sevdiği kul-
ları için sürekliliği (ahireti) yaratacağının bir delili de-
ğil midir? Allah’ın, Kendisi için çok kolay olan sürek-
liliği, Kendisini seven ve O’nun da sevdiği kulları için 



217

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

yaratmayarak, son gün gelince, bu kullarını Kendisini 
umursamayan kullarına göre daha kötü bir duruma so-
kabileceğini düşünemiyorum.

Sahip olduğumuz tüm muhteşem unsurların devamını 
da isteriz. Ruhumuzun süreklilikle ilgili çığlığı çok güç-
lüdür. Bazı düşünürler, fıtratımızın bu özelliğini ahiretin 
varlığının bir delili saymışlardır. Bir Fars atasözünde bu 
durum çok veciz bir şekilde ifade edilmiştir: “Vermeyi 
istemeseydi, istemeyi vermezdi”.187 Allah içimize susama 
hissi verince karşılığında suya ulaşma imkanını, acıkma 
hissi verince karşılığında yemeğe ulaşma imkanını ver-
miştir; Allah’ın içimize sürekli bir yaşam isteğini koy-
ması sürekli bir hayata ulaşma imkanının bir delilidir. 
Allah, isteseydi, içimize süreklilikle ilgili bu hissi koy-
mazdı; bizi çok uzun bir geçmiş ve çok uzun bir gelecek 
hakkında düşünebilecek zihinsel donanımla yaratmazdı. 
Nitekim çevremizde gördüğümüz birçok canlı (kelebek-
ler, solucanlar, inekler…), gördüğümüz kadarıyla çok 
uzun bir gelecek hakkında düşünmüyorlar.188 Allah’ın 

187	Fıtratımızdaki bu isteğin, ahiretin varlığı için bir delil olduğu-
na İslam dünyasından düşünürler dikkat çektiği gibi diğer teist 
dinlerin düşünürlerinden de dikkat çekenler olmuştur. Hristiyan 
düşünürlerden bir örnek: Norman Geisler, Baker Encyclopeida 
of Christian Apologetics, Baker Book House, 1999, s. 282.

188	Bu ifadeyle ahirette hayvanların olmayacağını söylemeye çalış-
tığım zannedilmemelidir. Aksine, Kuran’da, ahirette hayvanların 
da olacağına “Onlar (hayvanlar) Rablerinin huzurunda top-
lanacaklardır” (6-Enam Suresi 38) gibi ifadelerle -açıkça anla-
tılmamış olsa da- işaret edildiği kanaatindeyim. Hayvanlar, in-
sanlar gibi inanç ve eylem hususunda imtihan içinde olmadıkları 
için, onların dünyada böylesi bir zihinsel donanıma ihtiyaçları 
yoktur. Hayvanlarda, uzun gelecek hakkında düşünebilecek zi-



218

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

fıtratımızda sürekli var olmakla ilgili bu isteği yaratmış 
olması, “Vermeyi istemeseydi, istemeyi vermezdi” çı-
karımıyla birleşince, sürekli bir hayata (ahirete) kavuşa-
cağımız görüşünü desteklemektedir. Elbette bu görüşün 
geçerli olması için öncelikle Allah’ın varlığını anlamış 
olmak gerekmektedir. Bu yaklaşım, Allah’ın varlığı an-
laşıldıktan sonra ahiretin varlığına inanmanın ne kadar 
rasyonel olduğunu göstermektedir.

Allah’ın varlığı anlaşılınca temel her konuya olduğu 
gibi sürekliliğe bakış açısı da kökten değişir. İşin doğ-
rusu, burada ele alınan ruhumuzun çığlıkları içinde, en 
rahat şekilde, süreklilikle ilgili çığlığın, ancak ve ancak 
Allah varsa cevaplanmasının mümkün olduğu anlaşıl-
maktadır. Bazıları, Allah’a atıf yapmadan dünyevi haz-
larla mutlu olmayı, hayatın anlamını kendileri kurmayı, 
dünya hayatındaki sevgilerle yetinmeyi, rasyonel temele 
oturtmadan iyiyi benimsemeyi, mantıki temellerini sor-
gulamadan bilimin sunacağı gerçekle yetinmeyi, dünyevi 
güzellikleri elde etmeyi düşünerek ruhun diğer çığlıkla-
rını bir şekilde susturma yoluna gitmektedirler. Kendisini 
kandırma becerisi yüksek insanoğlunun, ruhun sürekli-
likle ilgili çığlığını bir şekilde susturamayacağını söyle-
miyorum, hatta önceki satırlarda bunun örneklerini de 

hinsel bir mekanizma olmaması, insan için de benzeri bir zihinsel 
yapının yaratılmasının yani sürekliliği (ahireti) düşünemeyen ve 
böylece arzulamayan bir fıtratın yaratılmasının ne kadar kolay 
olduğunu göstermektedir. İnsan fıtratına süreklilik arzusunun bi-
linçli bir şekilde yerleştirildiğini anlamak, burada dikkat çekilen 
hususların anlaşılması açısından önemlidir. 



219

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

vermeye çalıştım. Fakat diğer çığlıklarla kıyaslandığında, 
ruhun süreklilikle ilgili çığlığının, insanın kendisini kan-
dırarak susturması en zor çığlık olduğunu söyleyebilirim. 
Heidegger’in de dikkat çektiği gibi ölüm, sadece kendi-
sine doğru ilerlediğimiz bir hedef değil, aynı zamanda 
bizi bir gölge gibi takip eden, hep yanımızda olan, bu-
günümüze etki eden bir gerçektir.189 Her an kendisine 
doğru ilerlediğimiz ölümün gölgesi üstümüzdedir; ölümü 
görmezden gelen çoktur ama inkar edebilecek olan yok-
tur. İçindeki süreklilik arzusunu, önceki satırlarda dik-
kat çekildiği gibi kendi varlığından sonra sürecek eser-
ler veya şöhret bırakarak susturmaya çabalayanlar bile, 
bunların kendi varlıklarının sürekliliğini sağlayacağını 
ciddi bir şekilde savunamazlar. 

Ancak bu hayatı yaratan bir Allah’ın var olması duru-
munda, ölüm durağından sonra yeni bir hayatın başlaya-
bileceği ve bu hayatın sürekli kılınabileceği çok açıktır. 
Kuran’ın şu ayetlerinde dikkat çekildiği gibi ilk yaratı-
lışı Allah’ın yaptığını anlamak, O’nun için ölümden son-
raki yeniden yaratılışı gerçekleştirmesinin ne kadar ko-
lay olduğunu anlamak için yeterlidir:

17-İsra Suresi 49: Dediler ki: “Kemikler haline gel-
dikten, toprak haline gelip ufalandıktan sonra mı, 
gerçekten biz mi yeni bir yaratılışla diriltileceğiz?” 

50: De ki: “İsterseniz taş olun, isterseniz demir.”

189	Martin Heidegger, Being and Time, Çev: John Macquarrie ve 
Edward Robinson, Harper Perennial Modern Classics, 2008.



220

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

51: “Ya da gönlünüzde büyüyen herhangi bir 
yaratık olun.” Diyecekler ki: “Bizi kim geri dön-
dürecek?” De ki: “Sizi ilk kez yaratan kimse O.” 

Yaratıcımızın ezeli, bilinçli, kudretli, bilgili Allah ol-
duğu anlaşılınca her şey değişir. Allah ezelden beri var 
olduğuna göre elbette sürekli var olacaktır; O’nun yok 
olması (sürekliliğinin kesintiye uğraması) mümkün de-
ğildir. O, bu evreni, dünyayı, canlıları ve insanı yoktan 
yarattığına göre isterse insanın varlığını sürekli kılabi-
lir. Allah için insanı bir gün yaratmakla, sürekli var et-
mek arasında bir fark yoktur. Tek bir insanı diriltmekle, 
tüm insanları diriltmek arasında da O’nun için bir fark 
yoktur. Nitekim 31-Lokman Suresi 28. ayette “Sizin ya-
ratılmanız da diriltilmeniz de bir tek kişininki gibi-
dir” denilerek bu hususa dikkat çekilmiştir. 

Çok korkulan ölüm kapısından geçilmeden sürekli olan 
Cennet hayatına kavuşulamaz.190 Herhalde bu husustaki 
bilincimiz tam gelişse “korkulan ölüm” yerini “sevilen 
ölüme” bırakabilir. Bizim bir hususu “zor” veya “yapıla-
maz” olarak nitelememizin temel sebebi, gücümüzün ve 
enerjimizin sınırlı olması veya hayatımızın kısıtlı zama-
nından ona vakit ayırmak istemememizdir. Fakat Allah 
için güçlük diye bir şey söz konusu olmadığı gibi enerji 
ve zaman gibi kaynakların kısıtlılığı da söz konusu de-
ğildir. Genişleme ve entropi gibi süreçlerle evren, te-
lomerlerin kısalması ve başka birçok faktörle bedenin 

190	Peter Kreeft, Doors in the Walls of the World, Ignatius Press, 
2018, s. 116.



221

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

yaşlanması gibi süreçlerle insan, önlenemeyen bir ölüm 
noktasına gitmektedirler. Fakat Allah için, entropi gibi 
fizik yasalarının yaşlandırmadığı bir evren ile biyolojik 
süreçlerle yaşlanmayan insan yaratmak ve sonra varlık-
larını sürekli kılmak çok kolaydır. 

Allah’ın varlığını anlamak demek, sürekliliğin müm-
kün olmasına mantıken bir itirazın getirilemeyecek ol-
ması demektir. Şu andaki varlığının bilinçli bir yaratı-
lışın eseri olduğunu anlayan bir kimsenin, bu yaratılışı 
gerçekleştiren Yaratıcının sürekli bir hayatı yaratabile-
ceğini reddetmesi mantıken mümkün değildir. Bu husus 
çok önemlidir. Çünkü birçok kişi, sürekliliğin gerçekle-
şeceğine inanmanın zihnin bir fantezisi olduğunu veya 
insanın kendi kendini kandırması olduğunu sanabilmek-
tedir. Sürekliliğin varlığına itiraz eden kimseye “Sence 
süreklilik neden olamaz?” diye sormak ve Allah’ın var-
lığı anlaşıldıktan sonra bunun mümkün olduğunun an-
laşıldığını vurgulamak gerekir. Daha sonra ise “Allah’ın 
sürekliliği yaratmayacağına dair senin delilin nedir?” 
diye karşıt bir soru yöneltmek gerekir. Fıtrattaki sürek-
lilik isteği ve birçok kişinin bu konudaki duası, Allah’ın 
ahirette sürekliliği yaratacağını desteklemektedir. Bu ko-
nuda birçok kişi için kesin delil ise Allah’ın, insana bu 
konuda bir mesajının olmasıdır. Kuran, kendisinden ön-
ceki vahiyleri bu hususta tekrar ederek, ahirette Allah’ın 
sürekliliği yaratacağını müjdelemektedir. Ahiretin var-
lığı, Kuran’ın en temel mesajlarından birisidir. Kuran’ın 
Allah’tan olduğunu anlamak, fıtratımızın süreklilikle 



222

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ilgili çığlığının karşılanacağını anlama hususunda kesin 
delildir. Kuran’ın Allah’ın vahyi olduğu idrak edildik-
ten sonra, ölümden sonra sürekliliğin olacağı bir hayata 
geçileceğini anlamak için ilave bir delile ihtiyaç yoktur. 
Kuran yüzlerce ayetiyle ahirette yeniden yaratılışı, sor-
guyu ve sürekli yaşamı haber vermektedir.

Kuran, ahiret yaşamını müjdelerken, bunun yanında 
bu sürekli yaşamın istediğimiz gibi olması için inançla-
rımızla beraber eylemlerimizi de düzgün kılmamız ge-
rektiğini öğretmektedir. Ahirette hayatımızın sürekli bir 
şekilde devam edeceğini anlamak, evrene ve hayata ba-
kışta devrimsel değişikliğe sebep olacak çok çok önemli 
bir inançtır. Allah’ın ve ahiretin varlığını anlayan kişi, 
“Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusunu bu dev haki-
katlerin ışığında cevaplayarak hayatının rotasını çizme-
lidir. Bu dev hakikatler dururken, bunlara nazaran cüce 
hedefler olan başka hedeflerle hayatları şekillendirmek, 
en önemli sermayemiz olan bu dünya hayatını çarçur et-
mek değil de nedir? Ne yazık ki, daha önceki sayfalarda 
dikkat çekildiği gibi, içinde olduğumuz tarihin bu döne-
minde, yaygın olarak, cüce hedefler hayatın merkezine 
yerleştirilirken, her şeyin yaratıcısı olan Allah ve O’nun 
büyük bir müjdeyle yaratılacağını vadettiği sürekli ahiret 
hayatı görmezden gelinmekte veya gerektiği gibi önem-
senmemektedir. Kuran’ın dediği gibi “Onlar, dünya ha-
yatı hakkında yüzeysel bir görüşe sahiptir. Ahiretten 
ise habersizdirler” (30-Rum Suresi 7). Spermle yumur-
tanın buluşması bir saniyedir ama o kısa bir saniyede 



223

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

olanlar bir insanın tüm hayatı boyunca sahip olacağı ge-
netiğini belirler. Bir insan hayatının içinde ortaya konu-
lan iradi tercihlerse sürekli olan ahiret hayatını belirler. 
Bu hayatın içindeki tercihlerimizi böylesi bir bilinçle, 
sürekli bir hayatın temellerini bu kısa hayatta attığımızı 
bilerek yapmalıyız.

Birçok kişi, kendi geleceğine baktığında, ahiret ko-
nusundaki bilinç eksikliğinin de etkisiyle, en son nokta 
olarak yaşlılığını görür, bu dönemi kafasında çok abar-
tır ve hayatı yaşlılıkla ilgili endişelerle geçer. Yaşlılığını 
garanti altına almak için çocuk yapar, dost edinir, sigorta 
primlerini yatırır, emlak alıp kiraya verir, bolca mal yı-
ğar… Bunlara rağmen yaşlılıkla ilgili endişeleri bitmez 
ve devamlı bu dönemle ilgili kaygılarla ömrünü geçirir. 
Elbette kişinin yaşlılığını garanti altına alması normal-
dir, çocuk yapmak ve sigorta primi yatırmakta da hiç-
bir sorun yoktur. Fakat sürekli olan ahiret hayatını hiç 
düşünmeden tüm konsantrasyonu bu dünya hayatına ve 
bu dünya hayatındaki yaşlılık evresini garantiye almaya 
yöneltmek hayata çok yüzeysel bir bakıştır. Bu, sürekli 
ahiret hayatına hazırlanmakta yardımcı olması için bize 
armağan edilmiş gelecek hakkında düşünme yeteneği-
mizi çok kısıtlı bir alanda kullanmak demektir. Ölümden 
sonraki milyarlarca yılı aşan sürekli zaman süreci düşü-
nüldüğünde, yaşlılık evresi bir nokta kadar küçücük gö-
zükmektedir. Yaşlılığımızı iyi geçirmek için tedbirleri-
mizi elbette alalım. Ama bundan çok daha önemli olan, 



224

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

ölüm durağından sonra sürekli hayata geçeceğimizin bi-
linciyle bu hayatı yaşamaktır.

Ölümden sonra sürekli bir hayata geçişin varlığına 
inandığını ifade eden birçok kişinin bile, hayatlarının 
emeklilik dönemine denk gelen son 10-20 yıllık süresinde 
rahat etmek için yaşamları boyunca harcadıkları zihinsel 
ve bedensel çabanın onda birini ölümden sonraki sürekli 
hayat için harcamadıkları görülmektedir. Oysa ahiretteki 
sürekli hayata inananlar için bu dünya hayatı, çok uzun 
yıllar kalınacak bir eve gidilirken yolda geçirilen bir sa-
atlik yolculuk gibidir. Birçok kişinin, ahirette ne olaca-
ğından daha çok endişelendiği, yaşlılıkta veya ölümden 
az önce çekilen sıkıntılar ise bu eve yerleşmek için yol-
culuğun sonunda bavulları taşıyarak geçirilen “zahmetli” 
kısa süre gibidir. Allah’a ve ahirete inandığını beyan et-
mek “Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusuna doğru cevap 
için yeterli değildir. Bununla beraber, “göz ardı etmeyi” 
terk etmek, Allah ile ahiret inancının hayatın yönünü be-
lirlemesi gerektiğini zihnen idrak etmek ve hayatı buna 
göre yaşamak gereklidir. Felsefede Sokrates gibi “Sorgu-
lanmayan hayat yaşanmaya değmez”191 diye hayatı sor-
gulamaya davet edenlere ve teist din(ler)in hayat ile ölüm 
üzerine tefekküre yönlendirmesine karşı bu konuda dü-
şünmekten kaçanlar ne kadar da çoktur! 

Kuran’daki sürekli ahiret hayatına dair anlatımlarda 
bulunan iki özelliğe de dikkatlerinizi çekmek istiyorum. 
Birincisi, bu anlatımlar mecburen kesitli anlatımlardır. 

191	Plato, Apology, Çev: F. Church, Pearson, 1987.



225

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

Kuran’daki ifadelerden, ahiretteki sürekli hayatta, çok 
ihtişamlı bir yaratılışın (76-İnsan Suresi 20) olduğu an-
laşılmaktadır. Türkiye’nin sadece Antalya ilinde mev-
cut olan tüm otelleri anlatsak Kuran’dan hacim olarak 
çok daha kalın birçok cilt kitap olurdu. O zaman, Antal-
ya’daki otellerden çok daha detaylı olduğunu düşündü-
ğümüz ahiret hayatıyla ilgili anlatımlar kaçınılmaz ola-
rak kesitlerle olmak zorundadır. Kuran ahiret hayatıyla 
ilgili tüm detayları verseydi herhalde binlerce ciltlik bir 
kitap olması gerekirdi. 

İkincisi, Kuran’da anlatılan kesitler benzetmeli anla-
tımdır yani teşbihtir. Ahirette insanların hoşuna gidecek 
birçok nimetin gerçek niteliklerini hiç kimsenin bilme-
diğini söyleyen 32-Secde Suresi’nin 17. ayeti, bu hususu 
desteklemektedir. Kuran’ın bu nimetleri anlatmasının tek 
yolu “benzetmeli anlatım” (teşbih) yapmaktır (3-Ali İm-
ran Suresi’nin 7. ayetinde Kuran’ın bir bölümünün “ben-
zetmeli anlatım” olduğuna dikkat çekilmiştir). Bundan 
500 yıl önce birine günümüzün uçağını anlatmaya ça-
lıştığınızı düşünün. Bu kişi, uçak ve motor gibi ürünleri 
görmediği için kullandığı dilde bunların karşılığı olma-
yacaktır; o zaman, tek çareniz benzetmeli anlatım yap-
maktır. Örneğin bu durumda, uçak için “demirden kuş” 
gibi, motor için “kuşun midesi” gibi, uçakta yanan ya-
kıt için “kuşun midesinde yanan ama kuşa zarar verme-
yen odunlar” gibi benzetmeler yaparak anlatmak dışında 
çareniz yoktur. 500 yıl önce, uçağın “demirden kuş” ve 
“kuşun midesi” ifadeleriyle benzetme yapılarak anlatıldığı 



226

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

kişi, uçağın aslını ne kadar anlayabilirse, şu anda ahiret 
hakkındaki anlayışımız herhalde ondan bile uzaktır. So-
nuçta kesitlerle anlatılandan çok daha fazla unsurun ol-
duğu, ipucu mahiyetindeki benzetmelerle anladığımız-
dan çok daha şaşırtıcı bulacağımız ahiretteki nimetlerin 
aslını ancak görünce anlayabiliriz. 

Bazıları ahiretteki sürekli yaşamın sıkıcı olabilece-
ğiyle ilgili endişelerini dile getirmekteler. Bu hususta 
dikkat çekmek istediğim birkaç nokta var. Öncelikle acı 
çekmek ve sıkılmak, şu andaki zihnimizin hissettiği ve 
bu dünyada önemli fonksiyonları olan duygulardır. Acı 
sayesinde vücudumuzu zarar görmekten koruruz. Örne-
ğin ateşin üzerine elimizi koyduğumuzda acı çekmesey-
dik, elimizi çekemeyebilirdik ve elimizin dokularıyla si-
nirleri zarar görebilirdi. Ayrıca dünyada acının varlığını 
anlamamız, ahiret hayatında da acının mümkün oldu-
ğunu anlamamızı ve bu hayatta karşımıza çıkan kötülük 
yapma tehlikelerinde bunu da göz önünde bulundurma-
mızı sağlar. Eğer insanlarda sıkıntı hissinin verdiği mo-
tivasyon olmasaydı ise herhalde birçok teknolojik buluş 
ve sanat eseri gerçekleşmezdi. Ayrıca sıkıntı; zengin fa-
kir, genç yaşlı, arzuları gerçekleşen gerçekleşmeyen he-
men herkesin az veya çok tattığı bir histir. Bu dünyada 
bu his, bu dünya hayatına aşırı bağlanmayı ve sadece bu 
dünya hayatı merkezli hedeflerde hayatın anlamını ara-
mayı önler. Sıkıntı hissi iyi değerlendirilirse, anlamlı 
bir hayata yönelten bir alarm vazifesi görebilir. Kısacası 
acı ve sıkıntı hisleri, hem bu dünyaya yönelik hem bu 



227

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

dünyayı aşan meselelerle ilgili hususlarda, bu dünyada 
önemli fonksiyonlar yerine getirmektedir. Fakat Allah 
için acı ve sıkıntı hislerini algılamayan bir zihin yarat-
mak çok kolaydır. Böyle bir zihin, fıtratın isteği olan ve 
Allah’ın vadettiği sürekli ahiret hayatında hiçbir acı ve 
sıkıntı duymayacaktır.

Ayrıca bu dünyada bile birçok hazzı tekrar tekrar de-
neyimlemekten bıkmadığımıza tanık olmaktayız. Örne-
ğin iştah duygusu bozulmayan birçok insan, tüm hayatı 
boyunca benzer ürünlerle sabah kahvaltısı yapsa da bunu 
yapmaktan sürekli haz alır. Cinsellik, güzel bir manzarayı 
seyretmek, müzik dinlemek gibi birçok eylemde de eğer 
bedensel sağlığımızda (yaşlanma veya hastalıklar gibi et-
kenlerle) bir eksilme olmazsa bu eylemleri tekrarlamak-
tan bıkmayız. Özellikle çok bol seçenekle, uzun zaman 
aralıklarında tekrar eden ve bedensel kapasitemizin arttı-
rıldığı ve sonra hiç eksilmediği bir durumda, sürekli tek-
rarlanan eylemlerden sıkıntı duymayacağımız bir ortamın 
oluşturulabileceğini rahatlıkla anlayabiliriz. Hele böyle bir 
ortamı, sıkıntı ve acı gibi hislerin bizden alınmasıyla da 
birlikte düşünürsek, böyle sürekli bir hayatı kim istemez? 

Hem tekrarlanmayan hem tekrarlanan nimetlerden 
dolayı Yaratıcıya şükretmek ve O’na minnettarlık duy-
mak, sürekli olan ve sıkıntı vermeyen ilave bir mutlu-
luk kaynağı olacaktır.192 Sürekli bir ahiret hayatı Allah 

192	Stewart Goetz, “Hedonistic Happiness and Life’s Meaning”, Ed: 
Joshua W. Seachris and Stewart Goetz, God and Meaning, Blo-
omsbury Academic, 2016, s. 66.



228

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

sayesinde var olacağına göre bu sürekli hayatı, Allah’ın 
sürekli yenilikler yaratabilen kudret ve bilgisine tanık-
lıkla beraber düşünmek gerekir. Allah’ın sürekli yenilik-
ler yaratması, ahiretin hep yeniliklere tanıklık edilecek, 
sürekli şaşılacak ve heyecanlanacak bir yer olmasını sağ-
lar. Bu da ahirette tekdüze bir yaşam olacağı endişesini 
geçersiz kılmaktadır.

Sevgiyle ilgili bölümde dikkat çekildiği gibi Allah’ın 
sevgisini sevgi yapan Cennet değildir ama Cenneti Cen-
net yapan Allah’ın sevgisidir. Sürekli bir hayatın anlamlı 
bir hayat olmasını sağlayan, Allah’ın varlığıdır.193 Allah’ı 
daha iyi tanımak (marifettullah), Allah’ı seven ve Allah’ın 
rızası ile sevgisini kazanmış bir kul olarak yaşamak, sü-
rekli bir ahiret hayatını anlamlı kılan en önemli unsur-
lardır. Bunlar, önceki satırlarda dikkat çekilen her türlü 
nimetten daha üst seviyede kazanımlardır. Bunların dı-
şındaki nimetlerin bile sürekli bir hayatta sıkıcılıktan 
uzak olması mümkünken, olabilecek en anlamlı ve en 
değerli bu unsurlar her türlü sıkıcılıktan ve anlamsız-
lıktan çok uzak olacaktır. Manevi olan unsurları, değer-
lerini idrak ettikten ve elde ettikten sonra bunlara karşı 
arzumuz geçmez.194 Allah’ın rızasını kazanınca, Allah’ı 
sevince ve Allah tarafından sevildiğimizi bilince, bu ma-
nevi unsurlara karşı daha da çok bağlanır, bunların de-
vamını daha da çok isteriz.

193	William Lane Craig, Reasonable Faith, Crossway Books, 2008.
194	Thomas Aquinas, The Summa Theologica, Burns Oates and 

Washburne, 1920.



229

7. ÇIĞLIK: SÜREKLİLİK

Şu anda içinde bulunduğumuz dünya hayatı, ancak 
böylesi sürekli bir hayatı yaşama idealiyle şekillenirse ya-
şanmaya değer bir hayat olacaktır. Allah’ı hayatın merke-
zine koymak, bazılarının sandığı gibi azla yetinilen bir 
hayatı hedeflemek değildir. Tersine, olabilecek en bü-
yük ideallerin gerçekçi bir şekilde hedeflendiği anlamlı 
bir hayatı benimsemektir. Bunlar, hayal veya ütopya de-
ğildir; her şeyi veren, kaynakları tükenmeyen Allah’ın 
vadettiği ve kazanılmasını hedef olarak önümüze koy-
duğu nimetleridir. 

37-Saffat Suresi 58: Bir daha ölmeyeceğiz, değil mi?
59: İlk ölümümüz dışında. Azaba da uğratıl-

mayacağız.
60: Muhakkak bu büyük kurtuluştur.
61: Çalışanlar, böylesi bir kurtuluş için çalışsın.



230

SONSÖZ

•

Milyarlarca yıl önce yaratılmış evrenin ve dünyanın 
içinde çok kısa zaman önce doğduk. Çok kısa süre 

sonra ise hepimiz öleceğiz. Ölümümüzden sonra da za-
man milyarlarca yıl akıp gidecek. Milyarlarca yılın ara-
sına sıkışmış şu kısacık dünya hayatımız, bütün serma-
yemiz. “Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusu ise bizim 
için olabilecek en temel soru ve buraya kadar bu soru-
nun cevabını bulmaya çalıştık. Bu sorunun cevabını, sa-
dece zihinsel bir tatmin için bulmaya çalışmadık. Ha-
yatımıza yön vermesi için, gaflet örtüsünü üzerimizden 
atabilmek ve bu hayatı ona göre şekillendirmek için bul-
maya çalıştık. Bunun için ruhumuza içkin yedi tane ara-
yışın sesine kulak verdik; ruhumuzun mutluluk, anlam, 
sevgi, iyi, gerçek, güzel ve süreklilikle ilgili çığlıklarına. 
Fıtratımızın bu çığlıklarını gereği gibi değerlendirmek 
“Bu hayatı nasıl yaşamalıyız?” sorusunun cevaplanması 
için yüksek öneme sahiptir. Bu kitap boyunca, Allah’a 
ve ahirete inancın, bu hususlardaki merkezi önemi gös-
terilmeye çalışıldı. Ancak bu inançlar temelinde ruhun 
bu çığlıklarının cevaplanmasının mümkün olduğu or-
taya konuldu. Dünya hayatımız ancak bu inançlar teme-
linde şekilleniyorsa yaşanmaya değer bir hayat olacaktır 



231

SONSÖZ

ve sürekli olan ahiret hayatımızın da dilediğimiz gibi ol-
ması için bu inançların şekillendirdiği haliyle dünya ha-
yatını yaşamamız gereklidir. 

Mutsuz olmak (birinci çığlığın tersi), anlamsız bir ha-
yat yaşamak (ikinci çığlığın tersi), sevgisiz hatta nefretle 
dolu olmak (üçüncü çığlığın tersi), kötülükler içinde ol-
mak (dördüncü çığlığın tersi), gerçeklerden uzak olup al-
datmacaya inanmak (beşinci çığlığın tersi), çirkinlikler 
içinde yaşamak (altıncı çığlığın tersi) ve sahip olduğu-
muz her şeyi ölüm durağında yitirmek (yedinci çığlığın 
tersi) bizim için büyük sorunlardır. Tutarlılıkla beraber 
mutluluğu yakalamak, hayata anlamlı bir rota çizmek, 
en değerli sevgiyi hissetmek, iyilikleri rasyonel temelle-
rini bilerek gerçekleştirmek, birçok önemli konuda ger-
çeğin bulunabileceğine güvenmek, güzelin yanılsama 
olmadığını saptamak ve öldükten sonra yeniden dirilti-
lip sürekli yaşatılmanın masal olmadığını anlamak; Al-
lah ile ahiret hakkındaki inançla ve bu inançlara uygun 
şekilde yaşanacak hayatın özgür iradeyle tercihiyle ilgi-
lidir. Arzulanan hakikat (mutluluk), varoluşsal hakikat 
(anlam), kalbi hakikat (sevgi), ahlaki hakikat (iyi), bi-
limsel ve felsefi hakikat (gerçek), estetik ve sanatsal ha-
kikat (güzel) ve zamansal hakikat (süreklilik) ancak ve 
ancak Allah’la ve ahiret hayatıyla karşılıklarını bulabilir. 
Allah ve ahiret inancı, en önemli hakikatleri hakikat ya-
pan en temel hakikattir. Ruhumuzun tüm farklı arayışları 
tek bir Varlık’la; Allah’la irtibatımızla gereği gibi cevap-
lanmaktadır. Allah’ın, her şeyi O’nunla irtibatlandıralım, 



232

RUHUN YEDİ ÇIĞLIĞI

her şeyde O’na açılan kapıları görelim ve O’nun razı ola-
cağı hayatı yaşayalım diye ruhumuzu bu çığlıklarla do-
nattığı anlaşılmaktadır. 

Allah’ın muazzam hediyesi olan bu hayatı, Hayatı 
Veren’i yok sayarak yaşamak ve çok yakında gelecek 
ölüm yokmuş gibi hayatımızı şekillendirmek ne akla ne 
de vicdana uyar. Bu kısa hayatta, kendi hikayemizi, ge-
riye dönüp de baştan düzeltilmesi mümkün olmayacak 
şekilde yazmaktayız. Bu hikayemiz, sonsuza dek Allah’ın 
hafızasında kalacak ve bizim sürekli ahiret hayatımızdaki 
konumumuzu belirleyecektir. Elbette irademizle yaptığı-
mız seçimlerimizin bedelini ödeyecek olan yine biz ola-
cağız. Her şeyi yaratan Allah, evrende ve fıtratımızda, 
kudretini ve bilgisini gösterdiği gibi, yolladığı vahiylerle 
hayatımızı nasıl yaşamamız gerektiğini de bildirmiştir. 
Vahiylerle gelen haber, nasıl bir hayat yaşamamız ge-
rektiğinin reçetesini içermekte ve ahiretteki sürekli ha-
yatı müjdelemektedir. Ertelenemeyecek kadar önemli bir 
mesajla karşı karşıyayız. Bu mesajın önemi, başka hiç-
bir şeyle kıyaslanamayacak düzeydedir ve harekete ge-
çilmesi gereken zaman yarın değil, bugündür.

42-Şura Suresi 47: Allah’tan geri çevrilmesi imkan-
sız bir gün gelmeden önce Rabbinizin çağrısına uyun.


